by the assising mit No 63 on gradiates renotes. G.

A. 141 Le 2003

a, or, 20 (BIBLIOTHECA INDICA;

# COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Directors of the East India Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

No. 142.



# सर्वदर्शनसङ्गृहः।

SARVADARS'ANA SAÑGRAHA;

OR AN

EPITOME OF THE DIFFERENT SYSTEMS OF INDIAN PHILOSOPHY.

BY MADHAVACHARYA

EDITED BY PANDITA IS'WARACHANDRA VIDYÁSÁGARA,

Principal of the Sanskrita College, Calcutta.

FASCICULUS #

I.II

PRINTEL

## WILLIAMS & NORGATE,

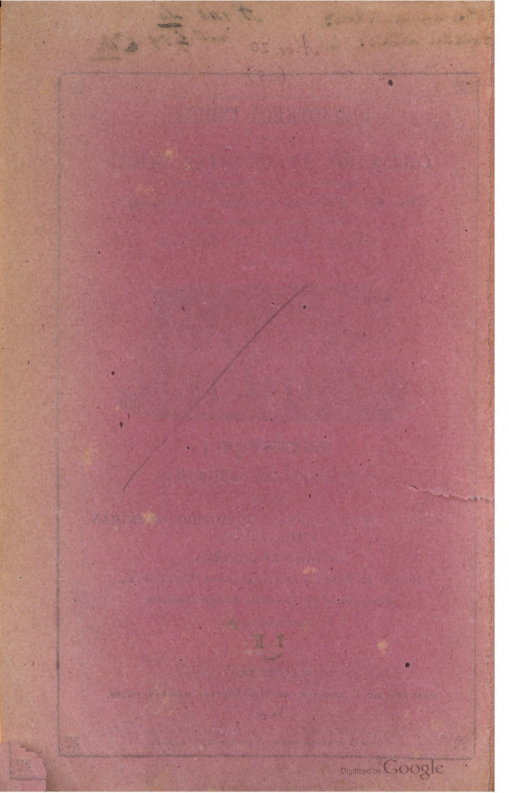
AGENTS TO THE

Asiatic Society of Bengal, Calcutta,

14, HENRIETTA STREET, COVENT GARDEN,

LONDON.

PRESS.



A.or. 20

# BIBLIOTHECA INDICA;

# COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Directors of the East Andia Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

Nos. 63 and 142.

### SARVADARS'ANA SAÑGRAHA;

OR AN

EPITOME OF THE DIFFERENT SYSTEMS OF INDIAN PHILOSOPHY.

#### By MADHAVACHARYA

EDITED BY PANDITA I's WARACHANDRA VIDYÁSÁGARA,

Principal of the Sanskrita College, Calcutta.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY J. THOMAS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.
1858.

ft this Studi delaek Munuman

## PREFACE.

The Sarvadarsanasangraha is a work by Mádhaváchárya, the well-known scholiast of the Vedas. It contains short notices of all the systems of Indian Philosophy, and as such is very valuable. It is natural to suppose that every Indian Sanskrit scholar would have possessed a copy of a treatise of so much importance. But it is somewhat singular that manuscripts of the work are very rare, and that the great majority of the learned of this country are probably not even aware of its existence. If not printed now, the Sarvadarsanasangraha would, in all probability, share the common fate of many other valuable relics of Sanskrit learning. To preserve the work from destruction I proposed to the Asiatic Society of Bengal to edit the work for them if they would undertake to print it. My offer was kindly accepted, and the work, under their auspices, is printed and published.

When I first undertook to edit the work, I was under the impression that the task would be an easy one. There were two manuscripts in Calcutta, one in the Library of the Sanskrit College, and the other in that of the Asiatic Society. On first reading the book I thought that the former manuscript was sufficiently correct. But scrutinizing it with the care necessary for publication, I collated it with the copy in the Society's Library and found that without the aid of more manuscripts, the readings in several passages in which the two manuscripts differ, could not be reconciled. No other manuscripts were however procurable in Bengal; but by good fortune I procured three manuscripts from Benares. These were of essential service to me, and it was only after carefully collating them with the texts in Calcutta that I have been able to edit the work.

I feel it my duty here to express my great obligations to Mr. Edward Hall, late of the Benares College, through whose kind exertions the Benares manuscripts were received. Without his timely aid it would have been impossible for me to execute the task I had undertaken with the accuracy requisite. My obligations are also due to Professors Jayanáráyana Tarkapanchánana and Táránátha Tarkaváchaspati of the Sanskrit College for the material assistance that they afforded to me in the undertaking.

Sanskrit College, The 20th January, 1858.

# सर्वदर्शनसंगुहः।

नित्यज्ञानाश्रयं वन्दे निःश्रेयसनिधिं शिवम् । यनेव जातं मद्यादि तेनेवेदं सकर्त्वकम् ॥ पारं गतं सक्तव्दर्शनसागराणा-मात्मोचितार्थचितार्थितसर्व्यक्तिम् (१) । श्रीशार्ष्ट्रपाणितनयं निक्तिगमज्ञं सर्व्यज्ञविष्णुगुक्तनच्हमाश्रयेऽह्म् ॥ श्रीमत्सायणदुग्धान्धिकोत्तिभेन महोजसा । श्रियते माधवार्य्येण सर्वदर्शनसङ्गृहः ॥ पूर्वेषामितदुत्तराणि स्तरामाकाष्य श्रास्ताण्यसा श्रीमत्सायणमाधवः प्रभुक्पन्यास्थत् सतां प्रीतये । दूरात्सारितमत्सरेण मनसा प्रदेखन्तु तत् सञ्जना माल्यं कस्य विचित्रपृष्यरचितं प्रीत्ये न सञ्जायते ॥

श्रथ कथं परमेश्वरख निःश्रेयसप्रदत्तमभिधीयते हर-स्वतिमतानुसारिणा नास्तिकशिरोमणिना चार्व्वाकेण दूरो-स्वारिततात् दुरुक्केदं हि चार्व्वाकस्य चेष्टितम्। प्रायेण सर्व्वपा-णिनस्वावत् यावक्रीवं सुखं जीवेन्नास्ति स्रह्योरगोचरः। भस्नो-

<sup>(</sup>१) चाको चिताचरितम चिंतसर्वेतीकम्। पाठानारम्॥

भूतस्य देइस्य पुनरागमनं कुत रित से ति माथामनुरुभाना नीतिकामशास्त्रानुनारेणार्थकामावेव पुरुषार्थी मन्यमानाः पा-रखीकिकमर्थमपङ्गुवानास्त्रार्थाकमतमनुवर्त्तमाना एवानुभ्र-यन्ते। त्रत एव तस्य सार्वाकमतस्य स्रोकायतिमत्यव्यमपरं नामधेयम्।

तत्र पृथियादीनि भ्रतानि चलारि तत्तानि तेभा एव देशकारपरिणतेभाः किखादिभा मदशक्तिवत् चैतन्यमुपजा-यते तेषु विनष्टेषु सत्स खयं विनश्वति । तदि इ विज्ञानघन एवैतेभा भ्रतेभाः समुद्याय तान्येवानु विनश्वति न प्रेत्य संज्ञा-स्तीति । तत् चैतन्यविश्विष्टदेश एवात्मा देशतिरिक्त श्रात्मानि प्रमाणाभावात् प्रत्यचैकप्रमाणवादितया श्रनुमानादेरनङ्गीका-रेण प्रामाण्याभावात् ।

श्रुमा सिन्न गादि जन्यं सुख मेव पुरुषार्थः । न चास्य दुःख-संभिन्न तया पुरुषार्थं लमेव नास्तीति मन्तव्यम् श्रवर्जनीय तया प्राप्तस्य दुःखस्य परिहारेण सुख मान्नस्थेव भे कित्यलात्। तद्यथा मत्यार्थी सङ्कान् मक्ष्यकान् मत्यानुपाद त्ते स यावदादेयं तावदादाय निवर्त्तते । यथा वा धान्यार्थी सपसान्तानि धान्यान्याहरति स यावदादेयं तावदादाय निवर्त्तते । तसा-दुःखभयान्नानुकू स्वदेदनीयं सुखं त्यन्तुमृ चितम् । न हि स्गाः सन्तीति शास्त्रयो ने प्यन्ते । न हि भिचुकाः सन्तीति स्थास्त्रो नाधित्रीयन्ते । यदि कश्चिद् भीरुदृष्टं सुखं त्यन्तेत् तर्षि स पद्मवस्त्रीं भवेत् । तदुक्तम् त्थात्रं सुखं विषयमङ्गमजन्म पुंगां दुःखोपस्रष्टमिति मूर्खविचारणेषा । त्रीचीन् जिद्यासित सितात्तमतप्डुखाद्यान् को नाम भोन्तुषकणोपदितान् दितार्थी ॥

ननु पारखीकिकसुखाभावे बक्तवित्तवयग्ररीरायासमाध्ये अग्निहोत्रादी विद्यादृद्धाः कथं प्रवित्तिंथनो इति चेत् तदिप न प्रमाणकीटिं प्रवेष्टुमीष्टे अनृतव्याघातपुनस्कदे विद्विततया वैदिकसम्बेरिव धूर्णवकीः परस्परं कर्माका एउपामा एव वादि भि-ज्ञीनका एउस्य ज्ञानका एउपामा एव वादि भिः कर्माका एउस्य अ प्रतिचिप्ततेन चय्या धूर्णप्रचापमा चलेन अग्निहो चादे जीविका-माचप्रयोजनलात्। तथा चामा एकः

> श्रविशेषं वया वेदास्तिद्खं भस्रगुष्टमम्। मुद्धिपारपद्यानामां जीविकेति रुद्यस्तिः॥

श्रत एव कष्टकादिजन्यं दुः खमेव नरकं खेकि सिद्धी राजा परमेश्वरः देशे को देशे मोचः । देशात्मवादे च क्रभोऽ इं क्रणो ऽस्मित्यादिशामानाधिक रणोपपत्तिः । मम श्ररीरमिति व्यव-सारी राहोः श्रिर इत्यादिवदीप सारिकः ।

तदेतत् सन्धं समग्राहि ।

श्रव चलारि स्तानि स्विवार्थनलानिलाः।
चतुर्भः खलु भूतेभ्यसैतन्यमुपजायते।
निल्लादिभाः समेतेभ्या द्रवेभ्या मदमित्रतत्॥
श्रदं खूलः स्रोऽस्मीति सामानाधिकरण्यतः।

देशः ख्रीक्यादियोगाच च एवाता न चापरः॥ मम देशेऽयमित्युक्तिः समावेदीपचारिकीति॥

क्यादेतत् क्यादेव मनीरची चचनुमानादेः प्रामाखं न स्थात् त्रस्ति च प्रामास्यं कयमन्यया धूमोपसमाननारं धूमध्यत्रे प्रेचावता प्रवृत्तिरुपपद्येत । नद्यासीरे फसानि सन्तीति वचन अवषसमनन्तरं फलार्थिनां नदोतीरे प्रष्टत्तिरिति। तदेत-मानाराज्यविजुभाषम्। व्याप्तिपचधर्माताशास्त्रि चि सिङ्गं गम-कमभ्युपगतमनुमानप्रामाध्ववादिभिः। व्याप्तिस्रोभयविधापा-धिविधुरः सम्बन्धः स च सत्तया चचुरादिवन्नाङ्गभावं भजते किन्तुः ज्ञाततया। कः खलु ज्ञाने।पाया भवेत्। न तावत् प्र-त्यचं तच वाद्ममान्तरं वाभिमतम्। न प्रथमः तख् सम्प्रयुक्त विषयज्ञानजनकलेन भवति प्रसर्सभावेऽपि भूतभविष्यते। स्वर्स-स्रोवेन सर्वेगियं दारवत्या व्याप्तेर्दुर्ज्ञानलात्। न च व्याप्तिज्ञानं बामान्यगे। चर्मिति मन्तयं यक्त्योरविनाभावाभावप्रसङ्गात्। नापि चर्मः चन्तः करणस्य विहिरिन्द्रियतन्त्रलेन वाद्योऽर्धे खातकोष प्रवृत्त्रपनः। तदुक्तम् चनुरायुक्तविषयं परतन्त्रं विदर्भन इति। नाष्यनुमानं व्याप्तिज्ञानापायः तत्र तत्राष्टेव-मिति अनवस्वादीस्थाप्रयङ्गात्। नापि अब्दसादुपायः काणाद मतानुसारेणानुमान एवान्तर्भावात् त्रनन्तर्भावे वा दृद्धयव-चार रूपिसङ्गावगतिसापे चतया प्रागुक्तदूष पसङ्गाजङ्गासलात् धूमधूमध्वजयारविनाभावे। स्लीति वचनमाचे मन्नादिवद् वि-यासाभावाय । यनुपदिष्टाविनाभावसः पुरुषसार्थानारदर्भने-

नार्थान्तरानुमित्यभावे खार्थानुमानकचायाः कचामेषलप्रस-क्याच। उपमानादिकन् दूरापासं तेषां संज्ञासंज्ञिसन्त्यादि बाधकलेनानापाधिकसम्बन्धवेधकलासमावात्। किञ्च उपाथ-भावाऽपि दुरवगमः उपाधीनां प्रत्यचलनियमासस्यवेन प्रत्य-चाणामभावस्य प्रत्यचलेऽपि त्रप्रत्यचाणामभावसाप्रत्यचतया त्रनुमानाद्यपेचायामुक्तदूषणानतिष्टत्तेः । त्रपि च साधनाव्या-पकले सति साध्यसमयाप्तिरिति तस्त्रचणं कचीकर्त्तयम्। तदु-क्रम् श्रयाप्रसाधना यः साध्यसमयाप्तिर्श्यते स उपाधिरिति । मन्देरनित्यले साध्ये सकर्रकलं घटलमत्रावणतां व्यावर्त्तयितुम्-पात्तान्यन क्रमता विश्वेषणानि नीणि तसादिदमनवद्यं समा-समेत्यादिनाक्तमाचार्येश्वेति (१)। तच विष्यध्वसायपूर्वकत्वा-सिवेधाध्यवसायसोपाधिज्ञाने जाते तदभावविशिष्टसम्बद्धपं व्याप्तिज्ञानं व्याप्तिज्ञानाधीनं चापाधिज्ञानमिति परस्पराश्रय-वज्रप्रहारदेषि। वज्रलेपायते। तस्राद्विनाभावस्य द्वेषितया नानुमानाचवकाग्रः। धूमादिज्ञानानन्तरमम्यादिज्ञाने प्रवृत्तिः प्रत्यचमू खतया आक्या वा युज्यते। कचित् फलप्रति खम्भस्य मणिमन्त्रीषधादिवत् यादृष्टिकः। त्रतस्त्रसाध्यमदृष्टादिक-मपि नास्ति। नन्बहुष्टानिष्टी जगदैचित्रमाकस्मिकं स्थादिति चेत् न तङ्कद्रं खभावादेव तदुपपत्तेः । तदुक्रम्

<sup>(</sup>१) समासमाविनाभावावेकच क्ली यदा तदा। समेन यदि ने। खाप्तक्तयोर्ची ने। प्रयोजकः ॥

# सर्वदर्शनसंघरः।

4

श्रिविषो असं भीतं श्रीतस्पर्भस्यानिसः। केनेदं चित्रितं तसात् सभावात्तद्वावस्वितिरिति॥ तदेतत् सब्वे टहस्रतिनायुक्तम्।

न खरीं नापवर्गी वा नैवातमा पार्खीकिकः। नैव वर्षात्रमादीनां कियास फलदायिकाः॥ अग्निहोचं चया वेदास्तिद्र असाग्छनम्। बुद्धिपारपशीनानां जीविका धाव्यनिर्मिता॥ पश्चेतिहतः खर्गे च्यातिष्टामे गमिसति। खिपता यजमानेन तच कसाम्न शिखते॥ स्तानामपि जन्तूनां आद्धं चेत्रृप्तिकारणम्। गच्छतामिष्ठ जन्तूनां यथं पार्थयकस्पनम्॥ खर्गिस्थिता यदा दृत्तिं गच्छेयुसाच दानतः। प्रासादखोपरिखानामच कसास दीयते॥ थावक्जीवेत् सुखं जीवेदृणं क्रता घृतं पिवेत्। भक्तीभृतस्य देवस्य पुनरागमनं सुतः॥ यदि गच्छेत् परं खोकं देषादेष विनिर्मतः। कसाद्भयो न चायाति बन्धुके इसमानुषः॥ ततस् जीवनापाया त्राह्मणैर्विहितस्ति । स्तानां प्रेतकार्याणि न लन्यदिद्यते कचित्॥ चया वेदस्य कर्त्तारा भण्डधूर्त्तनिशाचराः। वर्फरीतुर्फरीत्यादि पण्डितानां वचः स्थतम् ॥ श्रत्रस्थाव दि श्रिञ्जन्तु पत्नोगः स्वं प्रकीर्त्तितम । भर्छेसदत् परचीव ग्राच्यजातं प्रकीर्त्तितम् ॥ मांधानां खादनं तदस्त्रिणाचरसमीरितमिति ॥ तसादह्रमां प्राणिनामनुग्रहाधें चार्व्याकमतमात्रयणीय-मिति रमणीयम्॥

द्रति सायणमाधवीये सर्व्यदर्शनसङ्गु हे चार्व्याकदर्शनम्॥

श्रत्र बेद्धिरिभधीयते यदभाधायि श्रविनाभावा दुर्बेधि इति तदसाधीयः तादात्यतदुत्पत्तिभामविनाभावस्य सुज्ञान-लात्। तदुक्रम्

> कार्य्यकारणभावादा स्वभावादा नियामकात्। श्रविनाभावनियमा दर्भनाम्तरदर्भनादिति॥

श्रम्ययातिरेकाविवनाभाविनश्वायकावितिपचे साध्यसाधनयोरयभित्रारो दुरवधारणे भवेत् भूते भविष्यति वर्त्तमाने
श्रमुपलस्यमानेऽपि यभित्रारश्वाया श्रनिवारणात् । ननु
तथाविधस्यले तावकेऽपि मते यभित्रारश्वा दुष्परिचरेति
चेत् मैवं वीत्तः विनापि कारणं कार्यमुत्पद्यतामित्येवंविधायाः
श्रद्धाया याघाताविधकतया निष्ठत्तलात् । तदेव श्लाश्रद्धोत
यसिन्नाश्रद्धामाने याघातादयो नावतरेयुः तदुक्तं याघाताविधराश्रद्धोत । तसात्तदुत्पत्तिनिश्चयेन श्रविनाभावा निश्रीयते तदुत्पत्तिनिश्चयश्च कार्यचेलोः प्रत्यक्तेपलकानुपलका
पञ्चकनिवन्थनः । कार्यक्रोत्पत्तेः प्रागनुपलकाः कारणोपलको
सत्युपलकाः उपलक्षस्य पञ्चात् कारणानुपलकादनुपलका इति

पञ्चकारणा धूमधूमध्यज्ञयोः कार्यकारणभावा निञ्चीयते।
तथा तादाक्यनिञ्चयेनाणविनाभावा निञ्चोयते यदि श्रिंत्रणा
दश्चनमितपतेत् खात्मानमेव जञ्चादिति विषये बाधकप्रदृत्तेः
श्रायदृत्ते तु बाधके भूयः सहभावापलकोऽपि व्यभिचारश्रद्धायाः
को निवारयिता। श्रिंशपादृष्ययेश्च तादाक्यनिञ्चये। दृष्णोऽयं
श्रिंशपेति सामानाधिकरण्यस्वादुपपद्यते। न द्वात्यन्ताभेदे तत्
सक्षवित पर्यायत्वेन युगपदिष प्रयोगायोगात् नाणत्यन्तभेदे
गवाश्चयोरनुपस्तभात्। तस्रात् कार्यात्मानी कारणमात्मानमनुमापयत इति सिद्धम्।

यदि किञ्चन् प्रामाण्यमनुमानस्य नाष्ट्रीसुर्यात् तं प्रति
भूयात् त्रनुमानं प्रमाणं न भवतीस्येतावन्यात्रमुत्राते तत्र न
किञ्चन साधनमुपन्यस्यते उपन्यस्यते वा। न प्रथमः एकाकिनी
प्रतिश्वा हि प्रतिश्वातं न साधयेदिति न्यायात्। नापि चर्मः
प्रनुमानं प्रमाणं न भवतीति भ्रुवाणेन लया त्रश्विरस्कवचनस्थापन्यासे मम माता बन्ध्येतिवद्वाघातापातात्। किञ्च प्रमाणतदाभासस्यवस्थापनं तस्यमानजातीयलादिति वदता भवतेव
स्थीक्वतं स्वभावानुमानम्। पर्गताविप्रतिपत्तिस्य वचनस्त्रिनेनेति भ्रुवता कार्यसिङ्गकमनुमानम् त्रमुपस्थ्या कञ्चिदधैं
प्रतिषेधयतानुपस्थिसिङ्गकमनुमानम्। तथाचेकिं तथागतैः।

प्रमाणान्तरमामान्यस्थितिरन्यिधयां गतेः।
प्रमाणान्तरमङ्गावः प्रतिषेधाच कस्थिपिदिति॥
पराकानाञ्चाच स्वरिभिरिति ग्रन्यभूयस्वभयादुपरम्यते।

ते च बैद्धासतुर्विधया भावनया परमपुरुवार्थं कथयन्ति। ते च माध्यमिकयोगाचारसीचान्तिकवैभाविकसंज्ञाभिः प्रसिद्धा बैद्धा यथाक्रमं सर्वप्रह्म्यस वाद्यप्रह्म्यस वाद्यार्थानुमेयल वा-च्यार्थप्रत्यचलवादानातिष्ठको। यद्यपि भगवान् बुद्ध एक एव बाधियता तथापि बाद्धवानां बुद्धिभेदाचातुर्विधं यथा गता उसमर्क दलुको जारचीरागृचागादयः खेष्टानुवारेणाभिवर-णपरखदरणमदाचरणादिसमयं बुध्यमो। सन्धं चणिकं चणिकं दुखं दुः खं खंखचणं खंखचणं ग्रूग्यं ग्रूग्यमिति भावनाचतुष्टयमु-पदिष्टं द्रष्टव्यम्। तत्र चिणिकलं नीसादिचणानां सत्तेनानुमा-तथं यत् सत् तत् चिषकं यथा जलधरपटलं समाञ्चामी भावा इति। न चायमसिद्धी हेतुः ऋर्यकियाकारित्वजचणस्य सत्तस्य नीसादिचणानां प्रत्यचासिद्धलात् खापकबादस्या व्याणवा-वृत्तिन्यायेन यापकक्रमाक्रमयावृत्तावचिषकात् सञ्चयावृत्तेः सिद्धलाच। तचार्यकियाकारिलं कमाक्रमाभां व्याप्तं न च क्रमाक्रमाभ्यामन्यः प्रकारः समस्ति परस्पर्विरोधे हि न प्रका-रान्तरिखतिः। नैकतापि विद्ञुानामुक्तिमाचविरोधत इति न्यायेन व्याघातस्थाद्गटलात्। ता च कमाकमा स्थायिनः सका-श्राद्वावर्त्तमाना श्रर्थक्रियामपि व्यावर्त्तयना चिषकलपच एव यत्तं व्यवस्तापयत इति सिद्भम्।

नन्न क्षिक स्थार्थिक याकारितं किंन स्थादिति चेत् तद-युक्तं विकल्पाय इलात् तथा दि वर्त्तमानार्थिक याकर खकासे स्रतीतानागतयोः किमर्थिक ययोः स्थायिनः सामर्थमसि ने धा। या चे तथार निराक्ष र खप्र मक्षः समर्थक चेपाये। गात् यत् यदा यक्ष र ण समर्थं तत् तदा तत्करे तथे व यथा सामगी स्वकार्थं समर्थयायं माव इति प्रस्तानुमानाच। दितीयेऽपि कदापि न कुर्यात् सामर्थं माचानुम निस्ताद चेकियाकारित्वस्य यत् यदा यत्र करोति तत् तदा तचासमर्थं यथा हि शिक्षा-प्रकास मुद्दे न चैप वर्ष मानार्थे कियाकर ण कास्रे स्वत्वर्षिय-माणे प्रचेकिये करोतीति तदिपर्य्याच। ननु क्रमवस्य कारि-काभात् स्वाधिनः प्रतीतानागतयोः क्रमेण क्रमणमुपप्यते इति चेत् तचेदं भवान् पृष्टे। खाच्यां सहकारिणः किं भाव-स्वापकुर्व्यक्ति न वा न चेत् नापेचणीयासे प्रकिचित् कुर्व्यतां नेषां तादाक्यायोगात्। खपकारकत्वपचे से। अमुपकारः किं भावाद्विद्यते न वा भेदपचे चाननुकस्थैव तस्य कारणतं स्थात् न भावस्याचणिकस्य प्रागन्नुकातिग्रयाण्यय्यतिरेकानुविधा-यितात् कार्यस्य। तदुक्तम्

वर्षातपाभ्यां किं वोष्वयर्षण्यसि तयोः फलम्। चर्मीपमस्रेत् सेाऽनित्यः खतुस्त्रसेदसत्फल इति॥

श्रव भावकीः सहकारिभिः सहैव कार्यं करोतीति खभाव हति चेत् श्रञ्ज तर्षि सहकारिणो न श्रद्धात् प्रस्तुत प्रसाय-मानानिप गर्ने पाग्रेन बद्धा कत्यं कार्यं कुर्यात् खभावस्थान-पायात्। किञ्च सहकारिजन्योऽतिश्रयः निमितिश्रयान्तरमार-भते न वा उभयधापि प्रागुत्तदूषणपायाणवर्षणप्रसङ्गः। श्रति-श्रधान्तरारक्षप्रे वज्रमुखानवद्यादीस्यमपि स्नात् श्रतिश्रये

जनयितवी सहकार्यनारापेचार्या तत्परमारापात इत्येकानवसा ऽऽस्रोया तथाचि मचकारिभिः पिललपवनादिभिः पदार्थसा-चैराधीयमाने वीजसातिगये वीजमृत्यादकमभृषेयम् अपरचा तदभावेऽपातिषयः प्राद्भवेत् वीणञ्चातिषयमाद्धानं सह-कारिसापेचमेवाधक्ते श्रन्यथा सर्वदीपकारापक्ती श्रङ्करसापि यदोदयः प्रमञ्चेत। तसादतिशयार्थमपेचमापैः यदकारि-भिरतिश्रवानारमाधेयं बीजे तिसाम्राष्ट्रपकारे पूर्वन्यायेन सद-कारियापेश्वसा वीषसा जनकले सदकारियमाद्यवीषमताति-भयानवस्था प्रथमा व्यवस्थिता। श्रशीपकारः कार्यार्थमपेश्र-माणोऽपि वीजादिनिरपेचं कार्ये जनयति तसापेचे। वा । प्रथमे वीजादेरहेतुलमापतेत। दितीये अपेच्यमापेन वीजादिना चपकारे चतित्रय त्राधेयः एवं तथ तथापीति बीवादिनसा-तिश्रयनिष्ठातिश्रयपरम्परापात इति दितीयानवसा स्थिरा भवेत्। एवमपेच्यमाणेने।पकारेण वीजादी धर्मिखुपकारा-न्तरमाधेयमित्युपकाराधेयवीजातिश्रयात्रयातिश्रयपरम्परापात इति वतीयानवस्या दुरवस्या स्वात्। श्रथ भावादभिन्नोऽति-ष्यः पदकारिभिराधीयत इत्यभ्युपमस्यते तर्षि प्राचीने। भावे। ऽनितिषयास्मा निष्ठत्तः अन्यश्चातिषयास्मा कुर्मसूपादिपद वेदनीया जायत इति फिलतं ममापि मनार्थह्रमेख।

तस्रादचणिकछार्थिकया दुर्घटा नायक्रमेष घटते विक-स्थायचलात्। तथाचि युगपत्मकलकार्यकरणयमर्थः स भाव-स्वदुत्तरकालमनुवर्त्तते य वा। प्रथमे तत्कालवत् कालामा-

रेऽपि तावन् कार्यकरणमापतेत्। दितीये स्वायिलद्वत्याद्या मृषिकभिषतिवीजादावक्करादिजननप्रार्थनामनुष्ठरेत्। यत् विद-द्भधर्माध्यसं तन्नाना यचा श्रीतेष्णे। विरुद्धधर्माध्यसञ्चायमिति जलधरे प्रतिबन्धसिद्धिः। न चाथमसिद्धो हेतुः खाथिनि का-सभेदेन सामर्थागामर्थयोः प्रमङ्गतदिपर्ययसिद्धलात्तवासाम-र्थमाधकी प्रयङ्गतदिर्थयी प्रागुक्ती सामर्थमाधकावभिधीयेते चद्यदा चज्जनगरमधे तन्तदा तस्र करोति यथा जिलामक-समङ्करम् श्रमर्थञ्चायं वर्त्तमागार्थकियाकरणकासे श्रतीता-मागतयोरर्थिकियथोरिति प्रमङ्गः वद्यदा यत् करोति तत्तदा तच यमधे चया यामग्री खकार्ये करोति चायमतीतानागत-का ले तत्कालवर्त्तिन्यावर्धिकये भाव इति प्रमङ्गचलयः विप-र्थयः। तसादिपचे क्रमयागपद्ययात्रसा व्यापकानुपक्तकोनाधि-गतव्यतिरेकव्याप्तिकं प्रसङ्गतिद्वपर्ययस्वात् गृहीतान्वयवाप्तिकं सक्तं चणिकलपच एव व्यवसाखातीति सिद्धम्। तद्कां ज्ञान-श्रिया .

यत् यत्तत् चिषकं यथा अखधरः यन्तय भावा त्रमी

सत्तात्रिति हार्थकर्मणि मितेः विद्धेषु विद्धा न सा।

नाणेकैव विधान्यथा परक्तिनापि कियादिर्भवेत्

देधापि चणभङ्गसङ्गतिरतः साध्ये च वित्राम्यतीति।

न च कणभचाचचरणादिपचकचीकारेण सत्तासामान्ययो
गिलमेव सत्तमिति मन्तयं सामान्यविश्वेषसमवायानामसन्तप्रसङ्गात्। न च तच स्रक्रपसत्तानिबन्धनः सद्भवद्यारः प्रयोजक-

गौरवापन्तेः श्रनुगतवाननुगतविक स्पपरा हते स्व सर्थपमही-धरादिषु विकाणणेषु चणेष्यनुगतस्थाकारस्य मणिषु स्ववद्भूत-कणेषु गुणवचाप्रतिभाषनाच । किस्य सामान्यं सर्व्यगतं स्वाश्रय-सर्व्यगतं वा प्रथमे सर्व्यवसुषक्षरप्रमङ्गः श्रपिद्धान्नापन्तिस्य यतः प्रोक्तं प्रश्रसापादेन स्वविषयसर्व्यगतिमिति । किस्य विद्य-माने घटे वर्त्तमानं सामान्यमन्यत्र जायमानेन सम्बध्यमानं तस्मादागच्छत् सम्बध्यते श्रनागच्छदा श्राद्ये द्रव्यलापन्तिः दि-तीये सम्बन्धानुपपन्तः । किस्य विनष्टे घटे सामान्यमवतिष्ठते विनश्चति स्वानान्तरं गच्छति वा प्रथमे निराधारलापन्तिः दितीये नित्यलवाचा युक्तयुक्तिः द्वतीये द्रव्यलप्रसक्तिः द्व्यादि दूषणग्रहग्रस्तवात् सामान्यमप्रामाणिकम् । तद्क्रम्

श्रायत्र वर्त्तमानस्य तते। उत्यस्यानजन्मितः ।
तस्माद चस्तः स्थाना हृत्ति रित्यति युक्तता ॥
यत्रासी वर्त्तते भावस्रोन समध्यते न तु ।
तहेशिनस्य व्याप्नोति किमप्येतन्म साझुतम् ॥
न याति न च तत्रासी दस्ति पस्मान्नचां श्रवत् ।
श्रद्धाति पूर्वे नाधारमद्दी व्यसनसन्ततिरिति॥

त्रनुवत्तप्रत्ययः किमासम्बन इति चेत् त्रङ्ग त्रन्यापे। हाल-म्बन एवेति सन्ते। व्यमायुग्नतेति त्रसमितप्रसङ्गेन।

सर्वस संसारस दुःखाताकलं सर्व्यतीर्थकरसमातम् श्रन्यया तिस्रविद्यत्सनां तेषां तिस्रहत्त्युपाथे प्रसत्त्यनुपपत्तेः। तसात् सर्वे दुःखं दुःखिमिति भावनीयम्। ननु किंवदिति पृष्टे दृष्टान्तः

कथनीय इति चेमीवं खसचणानां चणानां चणिकतया सास-चच्चाभावात् नैतेन सदृशमपरमिति वक्तुमश्रकावात्। ततः खलचणं खलचणमिति भावनीयम् एवं ग्रून्यं ग्रून्यमित्यपि भावनीयं खप्ने जागर्णे चन मया कृष्टमिरं रजतादीति वि-शिष्टनिषेधसीपसभात्। यदि दृष्टं सत् तदा तदिशिष्टस दर्श-नखेदनाया अधिष्ठानस च तसिमध्यसस रजनलादेसासम-न्धस्य च समवायादेः सत्तं सात् न चैतदिष्टं कस्त्रचिदादिनः । न चार्क्क जरतीयमुचितं न चि कुक्कुका एको भागः पाकाब अपरे। भागः प्रस्वाय करणतामिति करूपते। तसाद्ध्यसाधिष्ठानत-त्यम्बन्धदर्भनद्रष्टृषां मध्ये एकखानेकस्य वा श्रमले निषेधविष-यहोन सर्व्यक्षासम्बं बलादापतेदिति भगवतापदिष्टे माध्यमिका-सावदुत्तमप्रज्ञा दत्यमचीकयन् भिचुपादप्रसारचन्यायेन चण-भङ्गाद्यभिधानमुखेन स्थायिलानुकूलवेदनीयमानुगतसर्वेशया-लभमवावर्त्तनेन सर्वग्रात्यतायामेव पर्यवसानम । श्रतसत्तं यदयदुभयानुभयात्मकत्तरकोणिविनिर्मुतं ग्रह्त्यमेव तथाचि चदि घटादे: यसं साभावसार्चि कारकद्यापारवैद्यर्थम्। श्रमसं खभाव इति पर्चे प्राचीन एव देशाः प्रादुः यात्। यथाक्रम्

न सतः कारणापेचा बोामादेरिव युच्यते।
कार्यखासमानी चेतुः खपुष्पादेरिवासत इति।
विरोधादितरी पचावनुपपन्नी तदुन्नं भगवता अखद्भारावतारे

ब्द्धा विविचामानानां सभावा नावधार्यते।

श्रतो निरिभिषणासे निःसभावास दर्शिता इति। इदं वस्तवलायानं चददिना विपश्चितः। यथा यथार्थासित्यन्ते विभीर्थन्ते तथा नयेति च। न कचिदपि पत्रे खबतिष्ठत इत्यर्थः। दृष्टार्थयवदारस् न स्वप्नयवदार्वत् संद्रत्या सङ्गच्छते। श्रत एवे कम्

परित्राट्कामुक ग्रुगामेक र्खाप्रमहातनी। कुषपः कामिनी भच्छा इति तिस्रो विक रूपना इति।

तदेवं भावनाचतुष्टयवद्यानिखिसवायनानिष्टक्ती पर्तन्न र्व्याणं ग्रह्म्यक्णं मेत्यतीति वयं क्रतार्थाः नास्नाकम्पदेश्यं कि-स्विदसीति। त्रियोसावद्यागयाचारस्रोत दयं करणीयम्। तचाप्राप्तस्यार्थस्य प्राप्तये पर्यानुयोगो योगः गुक्क्तस्यार्थस्याङ्गी-करणमाचारः गुक्क्तस्याङ्गीकरणादुक्तमाः पर्यानुयोगस्याकरणा-दधमास्य त्रतस्तेषां माध्यमिका दति प्रसिद्धिः। गुक्क्तभाव-नाचतुष्टयं वाद्यार्थस्य ग्रह्म्यलं चाङ्गीक्रत्याक्तरस्य ग्रह्म्यलस्था-ङ्गीक्रतं कथमिति पर्यानुयोगस्य करणात् केषास्थिद् योगाचा-रप्रथा। एषा हि तेषां परिभाषा स्वयं वेदनं तावदङ्गीका-र्यम् श्रम्यथा जगदान्ध्यं प्रसच्येत । तत् कीर्क्तितं धर्मकीर्क्तनाः।

श्रप्रवाचेपसम्ब नार्चदृष्टिः प्रविध्वतीति।

वाद्यं ग्रासं नेपपद्यत एव विकल्पानुपपत्तेः । अर्था ज्ञान-ग्रास्त्रो भावादुत्पन्ने। भवति अनुत्पन्ने। वा न पूर्वः उत्पन्नस्य स्थित्यभावात् नापरः अनुत्पन्नस्यायलात्। अद्य मन्येषाः अतीत एवार्थे। ज्ञानगाद्याः तन्त्रनक्तमादिति तदिप वास्त्रभावितं वर्त्त- मानतावभाषिविरोधात् दिन्द्रयादेरिप गाञ्चालप्रसङ्गाच । किञ्च याञ्चः किं परमाणुरूपे।ऽर्थः त्रवयिद्धिया वा । न चरमः क्रत्ने-कदेश्रविक स्पादिना तिन्निराकरणात्। न प्रथमः त्रतीन्द्रियलात् षट्केन युगपद्योगस्य बाधकलाच । यथोक्रम्

षट्केन युगपचोगात् परमाणेः षडंग्रता ।
तेषामयेकदेग्रते पिण्डः स्वादणुमानक रति ।
तस्मात् स्वयातिरिक्षग्राद्यविरदात्त्वदात्मिका बुद्धिः स्वयमेव
स्वात्मरूपप्रकाणिका प्रकाणविदिति सिद्धम् । तदुक्रम्
नान्येऽनुभायो बुद्धास्ति तस्मा नानुभवे।ऽपरः ।
याद्यग्रदक्षेभुर्यात् स्वयं सैव प्रकाणते रति ।

याद्ययादकयोरभेद खानुमातवः यदेवते येन वेदनेन ततिता न भियते यथा ज्ञानंनात्मा वेद्यने तेख नीलादयः। भेदे
दि सत्यधुना ज्ञनेनार्थस सम्बन्धलं न स्वात् तादात्म्यस्व नियमहेतारभावात् तदुत्पत्तेरनियामकलात् यखायं याद्ययादकयंवित्तीनां प्रथगवभागः स एक सिंखन्द्रमिष दिलावभाग दव
अमः ज्ञनाष्यनादिरविक्षित्रप्रवाद्याभेदवागनेव निमित्तम्।
यथोक्तम्

यद्येपसमानियमादभेदी नीसतिद्वियाः।
भेदस आन्तिविज्ञानेद्वियोतेन्द्यविवादय इति।
प्रविभागाऽपि बुद्धात्मा विपर्धासितदर्भनैः।
याद्ययाद्यसमिनभेदवानिव सद्ध्यत इति च।
न च रसवीर्यविपाकादि समानमामामोदकीपार्जितमे।-

स्कानां स्वादिति वेदितस्यं वस्तते। वेद्यवेदकाकारविधुरायाः त्रिपि बुद्धेर्यवस्र्यपि ज्ञानानुरोधेन विभिस्नवास्त्रवास्काकार-रूपवस्तया तिमिरासुपहतास्त्यां क्रेगोन्द्रमानीज्ञानभेदवस्ना-सुपञ्जववासनासामस्रोद्वावस्रोपपत्तेः पर्यानुयोगायोगात्। यथोक्रम्

> मने च वेदकाकारा यथा आन्ते निरी स्थते। विभक्त ख च ष या द्या का कार्वि सदा॥ तथा क्वत च व खेथं के ब्रादि ज्ञान भेदवत्। यदा तदा न सच्ची चा या स्था च क ख च चेति॥

तसाहुद्धिरेवानादिवासनावज्ञाह्नेकाकारावभासत इति

शिद्धम्। ततस प्रागुक्तभावनाप्रचयवसानिस्थिलवासनो कोद्

विगलितविविधविषयाकारे। पञ्चविष्ठद्धित्रज्ञाने। हये। महोदय

इति। त्राम्ये तु सन्यन्ते घये। तां वाद्यं वस्तुजातं नास्तीति तद
युक्तं प्रमाणाभावात्। न च सहोपस्थानियमः प्रमाणिनिति

वक्तयं वेद्यवेदकयोरभेदसाधकस्त्रेनाभिन्नतस्य तस्याप्रयोजकस्त्रेन

यन्द्रिधविपच्याद्यत्तिकस्तात्। ननु भेदे यहोपस्थानियमात्मकं

याधनं न स्थादिति चेत्र ज्ञानस्थान्तर्मुखतया च भेदेन प्रति
भासमानतया एकदेशस्त्रेककास्वस्य चणस्त्रस्तियमास्थानाः

नीसाद्ययं ज्ञानाकारते ज्ञहमिति प्रतिभावः स्थात् निस्त
दिमिति प्रतिपत्तिः प्रत्ययादस्यतिरेकात्। त्रयोष्यते ज्ञानस्य ६
पे।ऽपि नीस्ताकारे। स्रान्या वहिर्वद्वदेन प्रतिभावत इति न च

तत्राहम्हेस्य इति। तथे। कम्

परिच्छेदाकाराद्यायं भागा विहिरिव खित'।

ज्ञानसाभेदिनो भेदप्रतिभामाऽष्युपन्नव दति॥

यदनार्ज्ञेयतसं तदिर्घदेवभामत दति च॥

तद्युक्तं वाद्यार्थाभावे तद्रत्यक्तिर्द्धितत्या विद्विदित्युपमानीकोरयुक्तेः न दि वसुमिनो बन्ध्यापुन्नवदवभामत दति प्रेषावानापनीत भेदप्रतिभाषस्य भान्तसे त्रभेदप्रतिभाषस्य प्रामास्यं

तत्प्रामास्ये भेदप्रतिभाषस्य भान्तसित परस्पराश्रयप्रयक्वाच श्रविमंवादात्रीस्तादिकमेव संविदाना वाद्यमेवोषाददते जगत्युपेचन्तेऽवान्तरिमित व्यवस्थादर्श्वनाच। एवद्यायमभेदसाधको देतुर्गे। मयपायसोयन्यायवदाभासतां भजेत श्रते।विद्विदिति वदता वाद्यं ग्राह्ममेवेति भावनीयमिति भवदीय

एव वासे। भवनां प्रदरेत्।

ननु ज्ञानाभिन्नकाखस्यार्थस्य वाद्यसमनुपपन्नमिति चेत् तदनुषपन्नम् इन्द्रियमन्त्रिष्ठष्टस्य विषयस्थात्पाचे ज्ञाने स्वाका-रसमर्पकतया समर्पितेन चाकारेण तस्यार्थस्यानुमेयते।पपन्नेः चत्रपव पर्यनुयागपरि हारी समगाहिषाताम्।

भिन्नकालं कथं याद्यमिति चेत् याद्यातां विदुः। चेतुलमेव च व्यक्तेर्जानाकारार्पणचममिति॥ तवाच यथा पुद्धा भाजनमनुमीयते यथा च भावया देशः यथा वा सम्भूमेण खेदः तथा ज्ञानाकारेण ज्ञेयमनुमेयम्। तदुक्तम्

> त्रर्द्धेन घटयहोनां न हि मुक्तार्द्धक्राम्। तस्मात् प्रमेयाधिगतेः प्रमाणं मेयक्रातेति ॥

म हि वित्तिसत्तैव तरेदमा युक्ता तस्याः सर्भवाविश्वेषात् ताम्तु
सारूणमाविश्वत् सरूपियतुं घटयेदिति च। तथाच वाद्यार्थसद्भावे प्रयोगः ये यस्मिन् सत्यपि कादाचित्काः ते सर्वे
तदितिक्तसापेचाः यथा ऋविवचत्यजिगिमषित मिय वचनगमनप्रतिभामा विवचु जिगिमषु पुरुषान्तरमन्तान सापेचाः
तथाच विवादाध्यासिताः प्रवृत्तिप्रत्ययाः सत्यष्यास्यविज्ञाने
कदाचिदेव नीलासुक्षेखना इति। तवास्यविज्ञानं नामाइमास्यदं विज्ञानं नीलासुक्षेखि च प्रवृत्तिविज्ञानम्। यथाक्रम्

तत् स्वादालयविज्ञानं यद्भवेद इमास्यदम्।
तत् स्वात् प्रवृक्तिविज्ञानं यस्नी स्वादिक मृश्लिखेदिति॥
तस्वादालयविज्ञान सन्नामातिरिक्तः कादास्तिकः प्रवृक्तिविज्ञान हेत्वी ह्योऽथीं याद्य एव न वासनापरिपाक प्रत्ययः कादास्तिकलात् कदास्ति दृत्याद इति वेदितयम्। विज्ञानवादिनथे स्वि वासनानामेक सन्नानवर्त्तिनामा स्वयविज्ञानामां तत्तत्त्वप्रवृक्तिजन नजितः तस्य स्वकार्यो त्यादं प्रत्याभिमुस्यं परिपाकः तस्य च प्रत्ययः कारणं स्वसन्तानवर्त्तिपूर्वचणः कचीकियते सन्तानान्तर निवन्धनलान क्षीकाराम्। ततस्य प्रवृक्तिज्ञानजनना स्वयविज्ञानवर्त्तिवासनापरिपाकं प्रति सर्वेऽप्यास्वयिनज्ञानवर्त्तिनः चणाः समर्था एवति वक्तयं न चेदेकोऽपि न
समर्थः स्वादास्वयविज्ञानसन्तानवर्त्तिलाविज्ञेषात्। सर्वे समर्था
इति पचे कार्यच्येपानुपपत्तिः ततस्य काद्यास्तित्वलिक्वाद्ययः
प्रस्त्र स्वर्णाक्र स्वरस्वविषयाः स्वविषयाः प्रदृष्टि प्रत्यया-

सतुरः प्रत्ययान् प्रतीत्ये।त्पद्यन्ते दति चतुरेषानि चहताय-क्रमतिना खानुभवमनाक्काच परिकोश्यम्। ते पतारः प्रश्चयाः प्रसिद्धाः श्रासम्बनसमनन्तरसङ्कार्यधिपतिरूपाः तत्र ज्ञानपर्वदेनीयस नीलाद्यनभाषस चित्तस नीलालमनप्रया-यात् नीसाकारता भवति समननारप्रत्ययात् प्राचीनज्ञाना-द्वीधक्पता सदकारिप्रत्ययादाक्षीकाचनुषीऽधिपतिप्रत्ययादि-षयग्रहणप्रतिनियमः विदितसा ज्ञानसा रसादिसाधारसाप्राप्ते-र्नियामकं चनुरिधपतिभवितुमर्रित स्रोके नियामकस्याधिप-तिलापलकात्। एवं चित्तचेत्वात्मकानां सुखादीनां चवारि कारणानि द्रष्टवानि एवं चित्तचैत्यात्मकस्कन्धः पञ्चविधः क्पविज्ञानवेदनाचं ज्ञासंस्कारमं ज्ञकः। तच क्रयमा एभिर्विषया इति इष्यन्त इति च खुत्पत्था स्विषयाणीन्द्रियाणि इप-क्तन्थः। श्रासयविज्ञानप्रवृत्तिविज्ञानप्रवाहे। विज्ञानस्कन्धः। त्रागृत्रक्तत्थद्वयमन्त्रवात्यः सुखद्ःखादिप्रत्ययप्रवाहे। वेदना-क्तन्थः। गीरित्यादिश्रन्देशिसस्विषविज्ञानप्रवादः यंज्ञास्तन्थः। . बेरनास्कर्भनिषस्थना रागदेषाद्यः क्षेत्रा खपक्षेत्रास मदमा-नाइया धर्माधर्मी प संस्कारस्कन्धः।

- तदि रं धर्मं दुःखं दुःखायतमं दुःखसाधमञ्चेति भावियाता तिसरोधोपायं तत्त्वज्ञामं धम्पादयेत् । त्रत एवे ततं दुःखसमु-दायिनरोधमागाञ्चलारः त्रार्थेख बुद्धाभिमतानि तत्त्वामि । तत्त्व दुःखं प्रसिद्धं समुदायो दुःखकारणं तद्विविधं प्रत्ययोप-निवस्थमे। देहपनिवस्थनस्य । तत्र प्रत्ययोपनिवस्थनस्य संग्राहकं स्वम् ददं कार्ये चे त्रन्ये हेतवः प्रत्ययमि गच्छिमि तेषाम-चमानानां हेसूनां भावः प्रत्ययलं कार्णसमवायः तथावस फलं न चेतनस्य कस्यचिदिति स्वार्थः यथा वीजहेतुरङ्करो धात्रनां षषां समवायाच्यायते। तत्र पृथिवीधातुरङ्करस्य काठिन्यं गन्धञ्च जनवति श्रभातुः स्नेषं रसञ्च जनयति तेजाधात रूपमाण्यञ्च वायुधातः सर्धनं चलनञ्च त्राका-णधातुरवकाणं जब्दञ्च चतुधातुर्ययायागं पृथियादिकम्। चेत्रपनिवन्धनस्य च संगाचनं स्चम् खत्पादादा तथागता-नामनुत्पादादा स्थितेवैषां धर्माणां धर्माता धर्मास्त्रितिता धर्मानियामकता च प्रतीत्व समुत्पादानुक्कीमतेति। तथाग-तानां बुद्धानां मते धर्माणां कार्यकारण रूपाणां या धर्मता कार्यकारणभावक्षा एवात्पादादनुत्पादादा स्थिता यसिन् षति यदुराद्यते तत्तस्य कारणस्य कार्यामिति धर्मतेत्वस्य वि-वरणं धर्मस्य कार्यस्य कारणानितकमेण स्थितिः स्वार्थिकस-स्प्रह्मयः धर्मस्य कारणस्य कार्ये प्रति नियामकता। नम्बसं कार्यकारणभावस्रेतनमन्तरेष न सभावतीति अत उनं कार्षे यति तस्रतीत्य प्राप्य यमुत्पादे चनुक्षामता चनुपारिता या मैव धर्माता उत्पादादनुत्पादादा धर्माणां स्थिता न चाच कश्चितेनोऽधिष्ठातोपसम्यत इति स्वार्थः। यथा प्रतीत्य समुत्पादसः चेत्रपनिषन्धः वीजादकुरे।ऽक्कुरात् काच्छं काण्डा-कास्रो नासाद्गर्भस्ततः प्रह्रकं ततः पुत्र्यं ततः पासं न चाच वाद्ये यमुदाये कारणं वीजादि कार्यमङ्करादि वा चेतीयते श्रदमङ्करं

निर्वर्त्त्वामि ऋइं वीजेन निर्वर्त्तित इति। एवमाधात्मिकेव्यपि कारणदयमवगन्तव्यम्। पुरःस्त्रिते प्रमेवाञी ग्रन्थविस्तरभी-हिभहपरस्यते। तदुभयनिरोधः तदनन्तरं विमलज्ञानादयो वा मुक्तिः तित्ररेशियाचे मार्गः य च तत्त्वज्ञानं तच प्राची-नभावनाबसाद्भवतीति परमं रहसं सूचसानं एक्तां कथितं भवनाश्च स्वार्यानां पृष्टवनाः साचानिता भवन्ति भगवता-भिहिततया मैात्रान्तिक संज्ञा सञ्चातेति। केचन बैद्धा वाद्येषु गत्थादिषु त्रामारेषु रूपादिस्कत्थेषु यत्स्वपि तत्रामासामृत्या-द्यितं सर्वे प्रूत्यमिति प्राथमिकान् विनेयानश्वीकथत् भग-वान् दितीयां स विज्ञानमा चयदाविष्टान् विज्ञानमेवैकं सदिन ति हतीयानुभयं सत्यमित्यास्त्रितान् विज्ञेयमनुमेयमिति सेयं विरुद्धा भाषेति वर्षयन्ता वैभाषिकाख्यया खाताः। एषा पि तेषां परिभाषा समुन्तिषित विज्ञेयानुमेयलवादे प्रात्य चिकस्थ कस्यचिद्ष्यर्थसाभावेन याप्तिमंवेदनस्यानाभावेनानुमानप्रष्ट-च्यन्पपत्तेः यकसस्ताकानुभवविरोधसः। ततसाची दिविधः याच्चाऽध्यवसेयस् तच ग्रहणं निर्विक ल्पकरूपं प्रमाणं कल्पना-पाढलात् श्रध्यवसायः सविकस्पकरूपाऽप्रमाणं कस्पनाज्ञान-लात्। तद्कम्

> कल्पनापाढमभान्तं प्रष्टाचं निर्विकल्पकम् । विकल्पा वस्त्रनिर्भासादसंवादादुपञ्चव इति ॥ याच्चं वस्तुप्रमाणं हि यहणं यदिताऽन्यथा। न तदस्तु न तसानं प्रस्ट्सिक्वेन्द्रियादिजमिति च॥

ननु सिवक स्थाप्रामा श्रो कथं ततः प्रवृत्तस्थार्थप्राप्तिः संवा-दश्चोपपद्येयातामिति चेन्न तद्भद्रं मिणप्रभाविषयमणिविकस्य-न्यायेन पारपम्पर्योणार्थप्रतिसम्भावेन तदुपपत्तेः। त्रविष्ठिं सीचान्तिकप्रसावे प्रपिञ्चतमिति नेष्ठ प्रतन्यते। न च विमे-याणयानुरोधेनोपदेणभेदः साम्प्रदायिको न भवतीति भणि-त्रयं यते। भणितं बे।धिचित्तविवर्णे

देशना लेकनायानां मसाभयवधानुगाः।
भियने बक्तधा लेके उपायैर्बक्तभिः किल॥
गभीरोत्तानभेदेन कित्तिश्वेभयलचणाः।
भिन्ना हि देशना भिन्ना ग्रून्यताऽदयलचणेति॥
दादशायतनपूजा श्रेयस्करोति बैद्धनये प्रसिद्धम्।
श्रयानुपार्श्व बक्तभो दादशायतनानि वै।
परितः पूजनीयानि किमन्यैरिष्ट पूजितैः॥
श्रानेन्द्रयाणि पञ्चैव तथा कर्येन्द्रियाणि च।
मनो बुद्धिरिति प्रोक्तं दादशायतनं बुधैरिति॥
विवेकिक्तिशे बैद्धमतिस्यमभ्यधायि।

वैद्धानां सुगता देवा विश्वश्च चणभङ्गरम्।
श्रार्थ्यमाख्या तत्त्वचतुष्टयमिदं क्रमात्॥
दुःखमायतनश्चैव ततः समुद्यो मतः।
मार्गश्चेत्यस्य च व्यास्था क्रमेण श्रूयतामतः॥
दुःखं संसारिणः स्कन्थासे च पश्च प्रकीर्त्तिताः।
विज्ञानं वेदना संज्ञा संस्कारो ह्रपमेव च॥

पञ्चित्रवाणि ब्रब्दाद्या विषयाः पञ्च मानसम्। धर्मायतनमेतानि दादशायतनानि तु ॥ रागादीनां गणे। उयं खात् समुदेति नृषां इदि। त्रात्मात्मीयस्वभावास्यः य स्थात् यमुदयः पुनः ॥ चिषकाः सर्व्यंस्कारा इति या वामत्रा खिरा। स मार्ग इति विज्ञेयः स च मोचोऽभिधीयते॥ प्रत्यचमनुमानच्च प्रमाणदितयं तथा। चतु:प्रखानिका बाद्धाः खाता वैभाविकादयः॥ त्रची ज्ञानान्विता वैभाषिकेण बक्त मन्यते। धीचान्तिकेन प्रत्यचगाच्चाऽर्था न विदर्भतः॥ त्राकारमस्ति। बुद्धियागाचारस्य समाता। केवलां संविदं खखां मन्यने मध्यमाः पुनः ॥ रागादिश्वानसन्तानवासनाच्छेदसम्भवा। चतुर्णामपि बैद्धानां मुक्तिरेषा प्रकीर्त्तिता ॥ क्रितः कमण्डलुर्मी एखं चीरं पूर्वा इभाजनम्। सद्वी रक्ताम्बरलञ्च शित्रिये बैद्धिभचुभिरिति॥ द्रति सर्व्वदर्भनसङ्गु हे बै। द्वदर्भनम्॥

तिद्यं मुक्तक्कानां मतमस्याना विवसनाः कथि चित् खायिलमास्याय चिषकतप्रचं प्रतिचिपन्ति । यद्यात्मा कि च सास्त्रीयेत खायी तथापी इ सीकिकफससाधनसम्पादनं वि-फसं भवेत् । न द्योतत् सम्भविद्यति सन्यः करोत्यस्या भुक्क दित। तसाद्योऽष्टं प्राक् कर्यां करवं मे। उद्यं सम्प्रति तत्पत्यं भुच्चे दित पूर्व्वापरकालानुयायिनः स्थायिनस्य स्पष्टप्रमाणाविध-तत्या पूर्व्वापरभागिवकलकालकलाविस्थितिलचणचिषिकता पर्वेचकेर इद्विनं परिग्रहाई। त्रथ मन्येथाः प्रमाणवलादायातः प्रवादः केन वार्यंत दित न्यायेन यत् सत् तत् चिषकिमिष्टा-दिना प्रमाणेन चिषकतायाः प्रमिततया तद्नुसारेण समान-समानवित्तानोनेत्र प्राचीनः प्रत्ययः कर्यकर्त्ता उत्तरः प्रत्ययः फलभोक्ता। न चातिप्रसङ्गः कार्यकारणभावस्य नियामकलात्। यथा मधुररसभावितानामास्रवीजानां परिकर्षितायां भूमाव्-प्रानामङ्करकाण्डस्कन्धशाखापस्वादिषु तद्वारा परम्परया फले माधुर्यनियमः यथा वा लाचारसाविसक्तानां कार्यासवीजादी-नामङ्करादिपारमर्थेण कार्यासदी रिक्तमनियमः। यथाकम्

फलं तत्रैव बधाति कार्पासे रक्तता यथा॥

कुसुमे वीजपूरा दे यं साचा चपिस्यते।

प्रक्तिराधीयते तत्र काचित्तां किं न प्रथमीति॥

तदपि काष्र कुणावलम्मन कस्पं विकल्पास हलात्। जलधरा दै।

हु शान्ते चिणकलमनेन प्रमाणेन प्रमितं प्रमाणान्तरेण वा।

नाचः भवदिभमतस्य चिणकलस्य कचिद्य दृष्टचरलेन दृष्टानासिद्धावस्थानुमानस्थानुत्थानात्। न दितीयः तेनैव न्यायेन

सर्वेच चिणकलिसिद्धाः सत्तानुमानवैफल्यापत्तेः अर्थिकयाका
रिलंस्लिमिस्ट क्षिकारे मिथ्यासर्पदं शादेरिप अर्थिकयाकारिलेन

यसिन्नेव हि सन्ताने श्राहिता कर्यवासना।

यस्तापाताच । त्रताप्रवेक्तम् जत्पाद्ययभेष्ययुक्तं सदिति । त्रियोचेत सामर्थासामर्थस्त्रस्ति । त्रद्वाधु स्थात् वादिनामनेकान्ततावादस्रेष्टतया विरोधा-सिद्धेः । यदुक्तं कार्पासादिष्ट्रष्टान्त इति तदुक्तिमाचं युक्तेरमुक्तेः तचापि निरम्ययनाभस्थानक्रीकाराच । न च सन्तानियतिरे-केष सन्तानः प्रमाणपदवीमुपारेष्ट्रमर्थति । तदुक्तम्

संजातीयाः क्रमात्पकाः प्रत्यासकाः परसरम्।

श्वक्रयकास्य सन्तानः स चैक इति गीयत इति ।

न च कार्थकारणभावनियमाऽतिप्रसङ्गं भङ्गुमर्चति । तथा चि

खपाध्यायमुद्धानुभूतस्य क्रिय्यमुद्धः स्वरेत् तदुपचितकर्मफलम
गुभवेदा तथा च क्रतप्रणाजाक्रताभ्यागमप्रसङ्गः । तदुकं सिद्ध
सेनवाक्यकारेण

क्रतप्रणाशाक्रतकर्मभागभवप्रमाचस्रतिभङ्गदोषान् । उपेच्य याचात्यणभङ्गमिच्छसदो मदायाद्दिकः परे।ऽयाविति॥

किस घणिकलपचे ज्ञानकाल ज्ञेयसायसेन ज्ञेयकाले ज्ञानसायसेन च याद्यपादकभावानुपपत्ती सकलकोकयात्रासमियात्। न च समसमयवर्त्तिता बद्धनीया सस्येतरिवषाणवत्
कार्यकारणभावासस्येवनायाद्यसासम्मनप्रत्ययानुपपत्तेः। प्रथ
भिन्नकालस्यापि तस्याकारापंकलेन याद्यसं तद्यपेशसं चणिकस्य ज्ञानस्याकारापंकतात्रयताया दुवंचलेन साकार्ज्ञानवादे प्रत्यादेशेन निराकार्ज्ञानवादेऽपि याग्यतावशेन प्रतिकसंव्यवस्थायाः स्थितलात्। तथा चि प्रत्यचेण विषयाकार्र्चित-

मेव ज्ञानं प्रतिपुरुषमञ्चित्रया घटादिज्ञानमनुभूयते न तु दर्पणादिवत् प्रतिविम्नकान्तम्। विषयाकारधारितलेन प भानसार्थे दूरनिकटादियवहाराय जलाञ्चलिर्वितीर्थेत। न चेदिमिष्टापादनमेष्टयं दवीयान् महीधरा नेदीयान् दीघी बक्जरितिव्यवद्यारस्थ निराबाधं जागक्कलात्। नचाकाराधाय-कस्य तस्य द्वीयस्वादिशालितया तथा व्यवहार द्रति कथनीयं दर्पणादी तथानुपलसात्। किञ्चार्थादुपजायमानं ज्ञानं यथा तस्य नीलाकारतामनुकरे।ति तथा यदि जडतामपि तर्द्यर्थवत् तदपि जडं खात्। तथाच रुद्धिमिष्ठवते। मूलमपि ते नेष्टं खा-दिति महत्कष्टमापन्नम्। त्रयैतद्देषपरिजिहीर्षया ज्ञानं जडतां नानुकरोतीति ब्रूषे इना तर्षि तस्ताग्रहणं न स्वादित्येकमनुषन्धि-स्रातोऽपरं प्रच्यवत इति न्यायापातः। ननु मा भूत् जडताया ग्रइएं किं निक्सं तदग्रइणेऽपि नीसाकारग्रइणे तथार्भेदी नैकान्ती वा भवेत्। नीलाकारग्रहणे चाग्रहीता जडता कथं तसानुरूपं सात् त्रपरया गृहीतस समासागृहीतं वैलोकामपि रूपं भवेत्। तदेतत् प्रमेयजातं प्रतापचन्त्रप्रस्तिभिर्ह्याता-नुसारिभिः प्रमेयकमलमार्त्तग्डादै। प्रबन्धे प्रपश्चितमिति चन्य-भूयस्वभयान्नापन्यसम्।

तसात् पुरुषार्थाभिसाषुकैः पुरुषैः धैागती गतिनीगुगन्तवा त्रिवार्द्रयोवार्द्रणीया। त्रार्दत्त्वरूपमदंत्रन्द्रस्रिरिभराप्तिय-यासङ्गारे निरटिङ्क

सर्वज्ञा जितरागादिदीषस्तैसोकापूजितः ।

यथास्त्रितार्थवादी च देवाऽर्षम् परमेश्वर इति॥

नमु न कश्चित् पुरुषविशेषः सर्वज्ञपदवेदनीयः प्रमाणप
द्धितमध्यासे सङ्गावग्राष्ट्रकस्य प्रमाणपञ्चकस्य तनानुपस्त्रभात्

तथाचे किं तीतातितैः

यर्वज्ञा दृश्यते तावन्नेदानीमस्रादादिभिः। दृष्टी न चैकदेशोऽस्ति सिङ्गं वा चाऽनुमापचेत्॥ न चागमविधिः कश्चित्रित्यसर्वज्ञवेषधकः। न च तत्रार्घवादानां तात्पर्यमपि कल्यते॥ न चान्यार्थप्रधानेसीसदस्तिलं विधीयते। न चानुवदितुं प्रकाः पूर्वमरीरबोधितः॥ श्रनादेरागमखार्थी न च सर्वज्ञ श्रादिमान्। क्विमेण लगत्येन स कथं प्रतिपाद्यते॥ श्रय तदचनेनेव सर्वज्ञाऽन्यैः प्रतीयते। प्रकल्पेत कथं सिद्धिरन्यान्यात्रययोक्तयोः॥ सर्वज्ञाकतया वाकां सत्यं तेन तदस्तिता। कथं तद्भयं सिध्वेत् सिद्धमृतान्तरादृते॥ श्रवर्वज्ञप्रणीतान्तु वचनान्गृलवर्जितात्। सर्वेज्ञमवगच्छनासदाक्योकं न जानते॥ सर्वज्ञसङ्घं किञ्चिचदि पर्येम सम्प्रति। उपमानेन सर्वेजं जानीयाम तता वयम्॥ उपदेशोऽपि बुद्धस्य धर्माधर्मादिगोचरः। श्रन्यथा ने । पपद्येत सार्व्य इयं यदि नाभवदित्यादि॥

श्रव प्रतिविधीयते यद्भ्यधायि सङ्घावगाह्रकस्य प्रमाण-पञ्चकस्य तचानुपलमादिति तदयुक्तं तत्मद्भावादेकस्यानुमा-नादेः सङ्घावात्। तथाचि कश्चिदात्मा सकलपदार्थमाचात्कारी तङ्ग इण खभावले सति प्रचीणप्रतिबन्धप्रत्ययलात् यत् यङ्ग इण-खभावले यति प्रचीणप्रतिबन्धप्रत्ययं तत् तत्माचात्कारि यथा श्रपगतिमिरादिप्रतिबन्धं स्रोत्तनिज्ञानं रूपसाचात्कारि। तद्वरणसभावले सति प्रचीणप्रतिबन्धप्रत्ययस किसदात्मा तसात् सकलपदार्थमाचात्कारीति। न तावदशेषार्थग्रहणस्त-भावलमात्मनोऽसिद्धं चादनावनान्निखनार्यज्ञानात् नात्प-च्यन्ययानुपपच्या सर्वमनैकानाताकं सचादिति व्याप्तिज्ञानी-त्पत्तेश्व। चोदना हि भूतं भवन्तं भविष्यन्तं स्रचां व्यवहितं विप्रक्षष्टमित्येवंजातीयकमर्थमवगमयतीत्येवंजातीयकैरध्वरमी-मांसागुर्भिर्विधिप्रतिषेधविचारणानिवन्धनं सकलार्थविषय-ज्ञानं प्रतिपद्यमानैः सकलार्थग्रहणखभावकलमात्मनोऽभ्यूपग-तम्। न चाखिलार्घप्रतिबन्धकावरणप्रचयानुपपत्तिः मम्यग्दर्भ-नादि चयसचणस्थावर णप्रचयहेतु भूतस्य सामग्रीविशेषस्य प्रतीत-लात् त्रनया मुद्रयापि चुद्रोपद्रवा विद्रायाः।

नन्यावरणप्रचयवशादशेषविषयं विज्ञानं विश्वदं मुख्यप्रत्यचं प्रभवतीत्युक्तं तद्युक्तं तस्य सर्व्वज्ञस्थानादिमुक्तलेनावरणस्थैवा-सभावादिति चेत्तन्न त्रानादिमुक्तलस्थैवासिद्धेर्नं सर्व्वज्ञोऽनादि-मुक्तः मुक्तलादितरमुक्तवत् बद्धापेचया च मुक्तव्यपदेशः तद्र-चिते चास्यायभावः स्थादाकाश्रवत्। नन्यनादेः चित्यादिकार्थ- परम्परायाः कर्दत्वेन तिसिद्धिः तथाचि चित्यादिकं सकर्द्धकं कार्यं लाइटवदिति तद्यमभीचीमं कार्यं लखेवासिद्धेः। न च सावयवलेन तलाधनमित्यभिधातवं यसादिदं विकल्पजालम-वतरति गावयवलं किमवयवधंयोगिलं श्रवयवग्रमवायिलं श्रव-चवजन्यलं समवेतद्रव्यलं सावयवसुद्धिविषयतं वा । म प्रचमः श्वाकाशादावनैकान्यात्। न दितीयः सामान्यादै। व्यभिचा-रात्। न त्रतीयः साध्याविभ्रष्टलात्। न चतुर्थः विकल्पय्ग-लार्गलगृहगलवात् समवायसम्बन्धमा चवह्रव्यतं समवेतद्रव्य-लम् त्रन्यच समवेतद्रयालं वा विविचितं हेत्रिक्रियते। त्राद्ये गग-नादी यभिचारः तसापि गुणादिसमवायवस्त्रद्यलयोः समा-वात्। दितीये साधाविशिष्टता श्रन्यशब्दार्थेषु समवायकारण-भूतेव्यवयवेषु समवायस्य साधनीयलात्। श्रभ्युपगस्यैतदभाषि वस्तुतस्तु समवाय एव न समस्ति प्रमाणाभावात्। नापि पञ्चमः श्वात्मादिनानेकान्यात्तसं सावयवबुद्धिविषयलेऽपि कार्याला-भावात्। न च निर्वयवलेऽयस्य सावयवार्यसम्बेन सावयवस्-द्भिविषयलमी।पचारिकमित्येष्टयं निरवयवले यापिलविरीधात् परमाणुवत्। किञ्च किमेकः कर्त्ता साध्यते किं वा खतन्त्रः प्रथमे प्रासादादी यभिचारः खपत्यादीनां बह्ननां प्रवाणां तच कर्दिलापसभादनेनैव सकलजगज्जननात्मत्तावितर्वेयर्थाञ्च। तद्कां वीतरागसुती

> कर्त्तास्ति नित्या जगतः स चैकः स सर्व्यगः सन् स्ववन्नः स सत्यः।

द्भाः कुद्देयाः कुविडम्बनाः खुस् तेषां न येषामनुशासकस्वमिति॥ श्रन्यचापि।

> कर्त्ता न तावदि ह कोऽिष यथे क्छया वा हृष्टे। उन्यथा कट हताविष तत्रमङ्गः। कार्थे किमन भवतािष च तचकाचै-राहत्य च निभवनं पुरुषः करोतीति॥

तसात् प्रागुक्तकारणित्रतयवजादावरणप्रचये सार्वञ्चं युक्तम्। न चास्थापदेष्ट्रन्तराभावात् सम्यग्दर्भनादिचितयानु-पपित्तिरिति भणनीयं पूर्व्वप्रवैज्ञप्रणीतागमप्रभवतादमुख्याभे-पार्थज्ञानस्य। नचान्यान्यात्रयतादिदेषः श्रागमसर्वज्ञपरम-राया वीजाङ्करवदनादिलाङ्गीकारादित्यसम्।

रत्न चयपदवेद नीयतया प्रसिद्धं सम्यग्दर्भनादि चितयमर्षत्रवचनसङ्ग्रहपरे परमागमसारे प्रकृषितं सम्यग्दर्भनज्ञानचारिचाणि मोचमार्ग द्रति। विद्यतस्य योगदेवेन येन कृषेण जीवाद्यर्थी व्यवस्थितस्तेन कृषेणार्चता प्रतिपादिते तत्त्वार्थे विपरोताभिनिवेशरहितलाद्यपरपर्यायं अद्भानं सम्यग्दर्भनं तथा च तचार्थस्य तत्तार्थे अद्भानं सम्यग्दर्भनिति। श्रन्यदिप

क्चिर्जिनोक्ततत्त्वेषु सम्यक् अद्भानमुख्यते।
जायते तिस्वभौण गुरोर्धागमेन वेति।।
परोपदेशनिर्पेचमात्मखरूपं निसर्गः व्याख्यानादिक्पपरोपदेशजनितं ज्ञानमधिगमः। येन खभावेन जीवादयः पदार्थाः

व्यवस्त्रिताः तेन स्वभावेन मोइसंज्ञचर्डितलेनावगमः सम्य-रज्ञानम्। यथोकम्

यथाविष्यतत्वानां मंचेपादिकारेण वा।
योऽववेधिकामचाडः सम्याद्यानं मनीषिण इति॥
तज्ज्ञानं पञ्चविधं मितश्रुताविधमनःपर्यायकेविष्यभेदेन। तदुक्रम् मितश्रुताविधमनःपर्यायकेविष्यानि ज्ञानिमिति। श्रक्षार्थः
ज्ञानावरणचयोपममे मित इन्द्रियमनमी पुरक्कात्य व्याप्टतः
सन् चयाचे मनुते सा मितः। ज्ञानावरणचयोपममे सितः
मितजिनितं खष्टं ज्ञानं श्रुतम्। श्रमस्यग्दर्भनादिगुणजिनतचयोपम्रमिन्तम् श्रविष्यञ्ज्ञिविषयं ज्ञानमविधः। ईर्यान्तराचज्ञानावरणचयोपममे सित परमने।गतस्यार्थस स्फुटं परिच्छेदकं ज्ञानं मनःपर्यायः। तपःक्रियाविभेषान् चद्धं सेवन्ते
तपिष्यनस्यज्ञानमन्यज्ञानासंस्पृष्टं केविष्यम्। तचाद्यं परे।चं
प्रत्यचमन्यत्। तद्क्रम्

विज्ञानं खपराभाषि प्रमाणं बाधविर्घ्यात्।
प्रयाचच पराचच दिधा मेयविनिख्यादिति॥
प्रमार्गणिकभेदस्त सविसारसाचैवागमेऽवगमायः। संसरणकसीव्हित्तावुद्यतस्य श्रद्धानस्य ज्ञानवतः पापगमनकारणिकयानिवृत्तिः सम्यक्चारिचम्। तदेतत् सप्रपञ्चमुक्तमहता

सर्विधावद्ययोगानां त्यागञ्चारित्रमुच्यते। कीर्त्तितं तदिसंगादिवतभेदेन पञ्चधा। श्रिसंग्रस्नृतासेयब्रह्मचर्यापरिगृहाः॥ न यत्रमादयोगेन जीवितव्यरोपणम्।
चराणां खावराणाञ्च तदिष्टंगात्रतं मतम्॥
प्रियं पयं वचलाव्यं सन्तं त्रतमुच्यते।
तत्तव्यमपि नो तव्यमप्रियञ्चाहितञ्च यत्॥
प्रमादानमदत्तस्यासीयत्रतम्दीरितम्।
वाञ्चाः प्राणा नृणामर्थीः हरता तं हता हि ते॥
दिव्यादिरिककामाणां क्रतानुमतकारितैः।
मनोवाक्कायतस्यागा त्रज्ञाष्टादम्था मतम्॥
सर्वाभावेषु मूर्च्यावास्यागः खादपरिगृहः।
घदसत्स्विप जाचेत मूर्च्या चित्तविश्ववः॥
भावनाभिभीवितानि पञ्चभिः पञ्चधा क्रमात्।
महात्रतानि खेकस्य ग्राध्यन्यव्ययं पदिमिति॥
भावनापञ्चकप्रपञ्चनञ्च प्रकृपितम्

षास्त्रक्षीभभयको धप्रत्यास्त्रानिर नारम्। त्रास्त्रेच्य भाषणेगापि भावयेत् सनृतं व्रतमित्यादिना॥ एतानि सम्यग्दर्भनज्ञानचारिचाणि मिस्तितानि मोस्नकारणं न प्रत्येकं यथा रसायनज्ञानं श्रद्धानावरणानि सधूय रसा-यनफलं साधयन्ति न प्रत्येकम्।

श्रम संकेपतसावक्रीवाशीवाख्ये दे तन्ते साः तच बेाधा-त्याको जीवः श्रमेधात्यकस्वजीवः । तदुक्तं पद्ममन्दिना चिदचिद्वे परे तन्त्वे विवेकसदिवेचनम् । खपादेयमुपादेयं देयं देयद्य कुर्वतः ॥

इयं दि कर्टरागादि तत् कार्य्यमविवेकिनः। उपादेयं परं च्छातिरुपयागैक सचलित ॥ यहजचिद्र्पपिणतिं खीकुर्याणे ज्ञानदर्धने उपयोगः य पर-खरप्रदेशान् प्रदेशवन्थात् कर्माणैकी सतसाताना ऽन्यलप्रतिप-त्तिकारणं खचणं भवति । सक्खजीवसाधारणं चैतन्यमुपप्रमच-यचयापश्रमवशादीपश्रमिकचयात्मकचयापश्रमिकभावेन कर्या-द्यवशात् कञ्जूषान्याकारेण च परिषतजीवपर्यायजीवविव-चार्या खरूपं भवति । चद्वीचदाचकाचार्यः श्रीपशमिक-चायिकी भावी नित्रय जीवस यत्तमीद्यिकपारिणामिकी चेति । ऋनुद्यप्राप्तिरूपे कर्माण उपज्ञमे सति जीवस्थात्पद्य-माना भावः श्रीपशमिकः यथा पद्भे कलुषतां कुर्व्यति कत-कादिद्रव्यममन्थाद्धः पतिते जलस्य खच्छता। कर्मणः चया-पश्रमे सति जायमाना भावः चायिकः यथा मोचः। उभ-याता भावा मित्रः यथा अससाईस्वक्ता। क्यीद्ये स्ति भवन् भाव श्रीद्यिकः। कर्मीपश्रमाद्यनपेत्रः मह्जा भावस्रेत-नतादिः पारिणामिकः । तदेतत् सत्तं यथामस्भवं भयस्या-भव्यस्य वा जीवस्य तस्यं स्वरूपिमिति स्वर्तार्थः । तदुक्तम् स्वरू-पसन्ताधने

शानाद् भिस्ना नचाभिन्ना भिन्नाभिन्नः कथञ्चन । श्वानं पूर्वापरीक्षतं सेाऽयमात्मेति कीर्त्तांत इति ॥ ननु भेदाभेदयोः परस्परपरिचारेणावस्थानादन्यतरस्थैव वासा-वलादुभयात्मकलमयुक्तमिति चेत्त्तद्युक्तं बाधे प्रमाणाभावात् श्रनुपलको हि बाधकं प्रमाणं न मेऽिस समसेषु वसुष्यनेक-रसात्मकलस्य स्थादादिना मते सुप्रसिद्धलादित्यसम्।

श्रपरे पुनर्जीवाजीवयारपरं प्रपञ्चमाचचते जीवाकाशध-र्माधर्मपुद्गलासिकायभेदात्। एतेषु पञ्चसु तत्त्वेषु कालवयसम् न्धितया स्थितियपदेशः त्रनेकप्रदेशलेन प्ररीरवत् काययप-देशः। तच जीवा दिविधाः संसारिणा मुकाञ्च। भवाद् भवा नारप्राप्तिमन्तः संसारिणः। ते च दिविधाः समनस्का श्रमन-स्कास तत्र मंजिनः समनस्काः गिजाकियाचापगरणक्पा यंज्ञा तिंद्धुरास्त्रमनस्ताः। ते चामनस्ता दिविधाः चमस्ताव-रभेदात् तच दीन्द्रियादयः प्रक्षुगण्डोखकप्रस्तयस्रतुर्विधा-स्त्रमाः प्रथियप्तेजावायुवनस्पत्यः स्वावराः। तत्र मार्गगत-भूखिः पृथिवी द्रष्टकादिः पृथिवीकायः पृथिवी कायलेन येन गृहीता स पृथिवीकायकः पृथिवीं कायलेन यो ग्रहीयति स पृथिवीजीवः। एवमबादिखिप भेदचतुष्टयं योज्यम्। तत्र पृथि-यादि कायलेन एषीतवनो पष्टीयनस्य खावरा एह्मने न पृथिव्यादिपृथिवीकायादयः तेषां जीवलात्। ते च खावराः स्पर्धनैकेन्द्रियास भवानारप्राप्तिविधुरा मुकाः धर्माधर्माका-शास्तिकायासी एकलशासिना निष्क्रियास द्रयस देशानार-प्राप्तिहेतुः। तत्र धर्माधर्मे प्रसिद्धी त्रास्रोकेनाविष्किन्ने नभि स्रोकाकात्रपदवेदनीये सर्ववावस्थितिगतिस्वित्युपग्रहे। धर्मा-धर्माचारपकारः त्रतएव धर्मास्तिकायः प्रवत्त्यनुमेयः त्रध-भीषिकायः खिलामुमेयः। त्रन्यवस्तप्रदेशमध्येऽन्यस्य वस्तनः

प्रवेशोऽवगादः तदाकाशकत्यम्। सार्शरमवर्णवन्तः पुद्गकाः ते च दिविधाः चणवः स्कन्धाच भोक्रममका चणवः द्वाणुकादयः स्कन्धाः। तच द्वाणुकादिस्कन्धभेदादणादिक्तणयते चणादि-यंघातात् द्वाणुकादिक्तपयते कचिद्गेद्धंघाताभां स्कन्धोत्पत्तिः चत्रणव पूरयन्ति गण्णनीति पुद्गलाः। काषणानेकप्रदेशलाभा-वेनाऽस्किकायलाभावेऽपि द्रयात्रमस्ति तस्स्वचणयोगात् तदुक्तं गुणपर्यायवद्वयमिति। द्रयात्रया निर्गुणा गुणाः यथा जीवस्य चानलादिसामान्यक्पाः पुद्गलस्य क्पलादिसामान्यसभावाः धर्माधर्माकामकायानां यथासभवं गितिस्नित्यवगाद्देतुला-दिसामान्यानि गुणाः। तस्य द्रयास्थोक्तक्ष्पेष भवनमृत्यादः तद्गावः परिणामः पर्याय इति पर्यायाः यथा जीवस्य घटा-दिज्ञानस्यक्कोमादयः पुद्गलस्य स्त्रिण्डघटादयः धर्मादीनां गत्यादिविभेषाः चत्रपव षट् द्रयाणीति प्रसिद्धः।

केचन यप्त तत्तानीति वर्षणित तदाइ जीवाजीवास्वबन्धसंवरनिर्जरमोषास्त्रत्तानीति। तच जीवाजीवी निरूपितीः
श्रास्त्रवी निरूपते श्रीदारिकादिकायादिषसनदारेणात्मन्यसनं योगपदवेदनीयमास्रवः यथा यस्त्रिकायगाहिदारं नद्यासवणं कारणलादास्रव द्रति निगद्यते तथा वेगगप्रणाहिकया
कर्मास्रवतीति य थोग श्रास्त्रवः। यथा श्राद्वे वक्तं यमन्तादातानीतं रेणुजातमुपाद्ने तथा कषायजसाई श्रात्मा योगानीतं कर्म यर्मपदेशैर्यकाति यथा वा निष्ठप्रायः पिष्डे जले चिप्ते
श्राक्षः यमनाद् ग्रहाति तथा कषायोष्णे। जीवे। योगानीतं

कर्ष समनादाद ते। कषित हिनस्यात्मानं कुगितप्रापणा-दिति कषायः कोधा माना माया खाभ स दिविधः ग्रुभा-ग्रुभभेदात् तचा हिंसादिः ग्रुभः काययागः सत्यमित हित-भाषणादिः ग्रुभा वाग्यागः। तदेतदा खवभेदप्रभेद जातं काय-वाङ्गनः कर्षाचागः स श्रास्तवः ग्रुभः पृष्यस्य श्रग्रुभः पापस्थ-त्यादिना स्वयन्दर्भेण ससंरक्षमभाणि। श्रपरे लेवं मेनिरे श्रास्तवयित पुरुषं विषये खिन्द्रियप्रवृत्तिरास्तवः दन्द्रियदारा हि पारुषं खोतिर्विषयान् सृष्यद्रूपादि श्रानक्षेण परिण-मत दित।

ज्ञानदर्भनावरणत्मादित्यप्रभाच्छेदकामोधरवत् प्रदीपप्रभा-तिरोधायककुभावच सदसदेदनीयस सुखद्:सात्पादकलमि-धारामध्लेष्टनवद्रशनमाष्ट्रनीयस्य तत्नार्थात्रद्भानकारितं दुर्ज-नसङ्गवचारिचे माचनीयसामंयमदेतुलं मद्यमदवदायुवा देख-बन्धकर्द्यं जलवत् नाम्ना विचित्रनामकारिलं चित्रिकवद्गीत्र-खाचनीचकारिलं कुसाकारवद्दानादीनां विव्रनिदानलमना-रायस स्तभावः कोशाध्यचवत्। मेाऽयं प्रकृतिबन्धोऽष्टविधः द्र व्यक्सीवान्तरभेदमू खप्रकृतिवेदनीयः। तथावाचदुमाखाति-वाचकाचार्यः त्राद्या ज्ञानदर्शनावर णवेदनीयमा इनीयायुनी-मगोचान्तराया इति तद्भेदञ्च समग्रहात् पञ्चनवाष्टाविंशति-चतुर्दिचलारिंगद्विपञ्चद्रभभेदा यथाक्रममिति। एतच सर्वे विद्यानन्दादिभिर्विष्टतमिति विसारभयास प्रख्यते। यदा त्रजागामि इयादि चीराणामेतावन्तमने इसं माध्यस्यभावाद-प्रचुतिस्थितिः तथा ज्ञानावरणादीनां मूलप्रकृतीनामादित-सिस्णामन्तरायस च चिंज्ञत्यागरापमकोटिकोत्यः परास्थि-तिरित्याधुकं का बदुर्द्धानवत् खीयखभावादप्रचुतिखितिः। यथा श्रजागामि स्थादि चीराणां तीत्रमन्दादिभावेन स्वका-र्व्यकारणे सामर्थिविशेषाऽनुभावः तथा कर्मापुद्गलानां खकार्य-करणे सामर्थ्यविशेषाऽनुभावः । कर्यभावपरिणतपुद्रसस्कन्धा-नामनन्तान्तप्रदेशानाम् त्रात्मप्रदेशानुप्रवेशः प्रदेशवन्धः । त्रास्त-विनरोधः मंवरः येनातानि प्रविश्वत् कर्मा प्रतिविध्यते स गुप्ति यमित्यादिः संवरः । संयारकारणाद्यागादात्मनागापनं गुप्तः ।

मा चिविधा कायवाक्मने।निगृष्ठभेदात्। प्राणिपीडापरिषारेण मम्यगयनं ममितिः सा र्र्य्याभाषादिभेदात् पञ्चधा। प्रपञ्चितञ्च हेमचन्द्राचार्यैः

खोकातिवाहिते मार्गे चुमिते भाखदंग्रुभिः।
जन्तुरचार्थमाखोक्य गितरीर्थ्या मता सताम्॥
ज्ञापद्यतागतः सर्व्यजनीनं मितभाषणम्।
प्रिया वाचंयमानां सा भाषासमितिरुच्यते॥
दिचलारिंग्रता भिचादे।पैनिंग्यमदूषितम्।
मुनिर्यदन्नमादत्ते सेषणासमितिर्मता॥
ज्ञासनादीनि संवीच्य प्रतिखङ्ग च यत्नतः।
गृद्धीयात्रिचिपेद्धायेत् सादानसमितिः स्तता॥
कफमूचमखप्रायैनिंजन्तु जगतीतस्ते।
यत्नाद्यदृष्णुजेत् साधुः सेत्सार्गसितिर्भवेत्॥
ज्ञत एवास्रवः स्रोतसे। दारं संदृणोतीति संवर इति निराद्यः।
तदुक्तमभियुकौः

श्रास्तेता भवहेतुः स्थात् संवरेत मेत्रिकारणम्।
द्रतीयमार्चती मृष्टिरन्यदस्थाः प्रपञ्चनम्॥
श्रिजितस्य कर्माणस्वपःप्रस्थितिभिर्निर्जरणं निर्जराख्यं तत्त्वं चिरकासप्रहत्तकषायकसापं पुष्णं सुखदुः स्वे च देहेन जरयित नाश्रयित केश्रीसुञ्चनादिकं तप उच्यते। सा निर्जरा दिविधा
यथा कासीपक्रमिकभेदात् तच प्रथमा यस्मिन् कासे यत् कर्मा
फसप्रदलेनाभिमतं तसिन्नेव कासे फसदानाद्ववन्ती निर्जरा

कामादिपाकजेति चं जेगीयते। यत् कर्यं तपे। यक्षात् खकाम-नयोदयाविक्षं प्रवेश्य प्रपद्यते तत् कर्या निर्जरा। यदाच

संसारवीजभूतानां कर्माणां जरणादि ह। निर्जरा संस्थता देधा सकामा कामनिर्जरा॥ स्थता सकामा यमिनामकामा वन्यदेखिनामिति।

मिथादर्भनादीनां बत्धहेत्वनां निरोधः श्रभिनवकर्माभावात् निर्जराष्ट्रेत्यविधानेनार्ज्जितस्य कर्याणा निर्मनादात्यनिक-कर्ममोचणं मोचः बन्धहेतुभवहेतु निर्जराभ्यां हास्त्रकर्मिवप्र-मे। चर्णमाच इति तदमन्तरमृद्धं मच्चत्याकीकान्तात् यथा इसदण्डादिभमिप्रेरितं कुलालचक्रमुपरतेऽपि तक्षिन् तद्वला-देवामंस्कार चयं भ्रमति तथा भवस्त्रेनात्मना अपवर्गप्राप्तये बक्क भा यत् कतं प्रणिधानं मुक्तस्य तद्भावेऽपि पूर्वसंस्कारादा-स्रोकानां गमनमुपपद्यते यथा वा सन्तिकासेपद्यतमसावुद्रयं अलेऽधः पतित पुनर्पेतस्य त्तिकावन्धमू द्वे गच्छति तथा कर्यार-हित त्रात्मा त्रमङ्गलादृद्धं गच्छति बत्धच्छेदादेर खवीजवची-र्ज्ञगतिस्त्रभावाचाग्निष्ठिखावत्। श्रम्योन्यं प्रदेशानुप्रवेशे सत्त्रवि-भागेनावस्तानं बन्धः परसारप्राप्तिमाचं सङ्गः । तदुकां पूर्वप्र-योगादसङ्गलादन्धक्दाराया गतिपरिणामाचाविरद्धं सुना-सचमवद्यपगतसेपासाव्यदेरण्डवीजवद्गिणिखावचेति । अत एव पठन्ति

> गता गता निवर्त्तमो चम्द्रसर्थादया गहाः। श्रद्यापि व निवर्त्तमो लाखाकाकाश्रमागता इति ॥

श्वन्ये तु गतसमस्रक्षेश्वतदासनस्यानावरणश्चानस्य सुस्वैकतान-स्थात्मन उपरिदेशावस्थानं मुक्तिरित्यास्थिषत । एवमुक्तानि सुखदुः खसाधनाभ्यां पुष्यपापाभ्यां सिहतानि नव पदार्थान् कोचनाङ्गीचकुः । तदुक्तं सिद्धान्ते जीवाजीवा पुष्यपापयुतावा-स्ववः संवरे। निर्जरणं बन्धां मोचस्य नव तत्त्वानीति । सङ्गुदे प्रदत्ता वयमुपरताः सा ।

त्रत सर्वत सप्तभिक्षितयाखां न्यायमवतारयिक जैनाः स्था-दिस्ति स्थान्नास्ति स्थादिसि च नास्ति च स्थादिकायः स्थादिसि चावकायः स्थान्नास्ति चावकायः स्थादिसि च नासि चावकाय इति। तस्यवीमनन्तवीर्थः प्रत्यपीपदत्

> ति धानिविचायां खादस्तीति गतिभैवेत्। खान्नासीति प्रयोगः खान्तिनिषेधे विविचिते॥ क्रमेणेश्मयवाञ्कायां प्रयोगः समुदायभाक्। युगपन्तिविचायां खादवाच्यमग्रक्तितः॥ श्राद्यावाच्यविवचायां पश्चमे। भङ्ग द्रस्थते। श्रम्यावाच्यविवचायां षष्ठभङ्गसमुद्भवः॥ समुख्येन युक्तस्य सप्तमे। भङ्ग खच्चत दति।

स्थाच्छन्दः खल्वयं निपातः तिङन्तप्रतिरूपकोऽनेकान्तरो-तकः। यथाक्रम्

वाक्येव्यनेकान्तचीतिगम्यं प्रति विशेषणम्। स्वात्रिपातोऽर्थयीगितात्तिङन्तप्रतिरूपक इति॥ यदि पुनरेकान्तचीतकः स्वास्क्रव्दोऽयं स्वात्तरा स्वादसीति वाक्ये स्वात्यदमनर्थकं स्वात् यनेकान्तस्वोतकले तु सादिस्त कथित्वदसीति स्वात्पदात् कथित्वदिति ययमर्थे। सभ्यत इति नानर्थक्यम्। तदार

स्वादादः सर्वयेकान्तत्यागात् किं स्ततिद्धेः।
सप्तभिक्षनयापेचा देयादेयविभेषस्विति॥

यदि वस्तस्येकान्ततः सर्वया सर्वदा सर्वत सर्वास्तमासीति
न जपादिसाजिद्दासाथां कचित् कदा केनचित् प्रवर्त्तेत निवर्त्ति वा प्राप्तप्रापणीयलदेयदानानुपपत्तेस् । सनेकान्तपचे तुः
कथित् कचित् केनचित् सत्तेन दानोपादाने प्रेचावतामुपपद्येते। किञ्च वस्तनः सत्तं स्त्रभावः स्रवत्तं वेत्यादि प्रष्टयं न
नावद्सिलं वस्तनः स्त्रभाव दति समस्ति षटोऽसीत्यनयोः
पर्यायतया युगपत्रयोगायोगात् नासीति प्रयोगविदेशिष्यः
एवमन्यचापि योज्यम्। यथाक्तम्

घटोऽसीति न वक्तयं सक्तेव दि यता घटः।
नासीत्यपि न वक्तयं विरोधात् सदस्त्वयोरित्यादि॥
तसादित्यं वक्तयं सदसत्सद्सदनिर्वयनीयवादभेदेन
प्रतिवादिनस्तुर्विधाः पुनर्ष्यनिर्वयनीयमतेनामित्रितानि सदसदादिमतानीति चिविधाः तान् प्रति किं वस्त्रस्तीत्यादिपर्थनुयोगे कथिसदस्तीत्यादिप्रतिवयनसभवेन ते वादिनः सर्वे
निर्विक्ताः सक्तः त्र्योमासत दति सम्पूर्णार्थविकिसायिनः
स्वादादमङ्गोकुर्वतस्त्रम तय विजय दति सर्वम्पपन्नम्। यदवे। यदाचार्यः स्वादादमस्त्रयाम्

भनेकान्तात्मकं वस्तु गाचरः सर्व्यविदाम्। एकदेशविश्विद्यार्थी न यस विषया मतः ॥ न्यायानामेकनिष्ठानां प्रवृत्ती श्रुतवर्त्धान । सम्पूर्णार्थविनियायि सादस्त श्रुतमुखत इति॥ श्रन्ये।न्यपत्रप्रतिपत्रभावास्यापरे मस्तिषः प्रवादाः। नयानत्रेषानवित्रेषमिक्तत्रपचपाती समयस्वयार्धत इति॥ जिनदत्तस्ररिषा जैनं मतिमत्यमुक्तम्। बसभागापभागाम् भयोदीनसाभयाः । चन्तरायसया निद्रा भीरज्ञानं जुगुपितम्। हिंचा रत्यरती रागडेषी रतिरतिसार:। त्रोको मिथालमेतेऽष्टादम दोषा नयस मः। जिने। देवे। गुरः सम्यक् तत्तवज्ञाने। पदेशकः। ज्ञानदर्भनचारिचाष्यपवर्गस वर्त्तिन। स्वादादस्य प्रमाये दे प्रत्यचमनुमापि च। नित्यानित्यात्मकं सध्ये नव तत्त्वानि सप्त वा। जीबाजीवै। पुष्यपापे चास्रवः संवरे।ऽपि च। बस्धा निर्जरणं मुतिरेषां व्याख्याधुनाच्यते। चेतना च चेषा जीवः खादजीवसद्यकः। सत्कर्मपुद्रचाः पुद्धं पापं तस्य विपर्यथः। पास्तवः कर्याणां बन्धाः निर्अरसदियोजनम्।। अष्टकर्मचयाकोतिश्वानाभीवस्य केस्वन । पुष्पस्य संसवे पापसासवे कियते पुन: ॥

खन्नान्तचतुष्कस्य स्नाकागृहस्य चातानः।

स्वीपाष्टकसंपा भैचमुजा सुद्धितमूर्द्धजाः।

स्वेतान्तराः चमाश्रीसाः निःसङ्गा जैनसाधवः।।

सुद्धिताः पिष्किकाष्टसाः पाषिपाचा दिगन्नराः।

फर्ज्वाश्रिनो ग्रहे दातुर्दितीयाः सुर्जिनर्षयः॥

भुष्के न केवसं न स्त्री मोचमित दिगन्नरः।

प्राक्षरेषामयं भेदो महान् सेतान्नरैः सहेति॥

दित सर्वदर्शनसङ्गृहे सार्हतदर्शनम्॥

तदंतदार्षतमतं प्रामाणिकगर्षणमर्थति न द्योकस्मिन् वस्ति परमार्थे यति परमार्थयतां युगपत् यदयन्तादिधर्याणां यमान्वेयः यस्मवित । न च यदयन्त्रयोः परस्परविषद्धयोः यमुचया- यस्मवे विकल्पः किं न स्वादिति वदितयं क्रिया दि विकल्पते न वस्ति न्यायात्। न चानेकानां जगस्रव्ये देरम्नरिषंद्वदिति दृष्टान्तावष्टस्मवसादेष्टयं एकसिन् देशे गजलं सिंदलं वा प्रपर्तान् नर्त्वमिति देशभेदेन विरोधाभावेन तस्वेकसिन् देश एव यन्त्रासिना स्रनेकान्त्रताक्षिभाने दृष्टान्तानुपपन्तेः । न मुक्तास्मा सम् पर्यायास्मा तदभाव दृष्टान्तानुपपन्तेः । न मुक्तास्मा सम् पर्यायास्मा तदभाव दृष्टान्तानुपपन्तेः । न मुक्तात्वाक्षित्रवे कासभेदेन दि कस्वचित् सन्तमसन्त्रम् स्रभाव द्ति न कसिद्राषः। न चैकस्य इस्त्वद्रीर्धत्ववद्रनेकान्ततं जगतः

स्वादिति वाच्यं प्रतियोगिभेदेन विरोधाभावात्। तस्रात् प्रमाणाभावात् युगपत् सत्तासत्ते परसारविरुद्धे नैकस्मित्यस्ति वसुं युक्ते। एवमन्यासामपि भङ्गीनां भङ्गोऽवगन्तयः। किञ्च वर्वसाख मूलभूतः वप्तभिङ्गनयः खयमेकानाः त्रनेकान्ता वा त्राचे सर्वमनेकान्तमिति प्रतिज्ञावाघातः दितीये विविचता-र्थासिद्धिः त्रनेकान्तलेनासाधकलात् तथा चेयमुभयतः पात्र-रज्जुः खादादिनः खात्। त्रपि च नवलयप्रलादिनिर्द्धारणख फाजस्य तिन्नर्द्वारियतुः प्रमातुस्य तत्करणस्य प्रमाणस्य प्रमे-चस्य नवलादेरनियमे साधु समर्थितमात्मनसीर्थंकरलं देवानां प्रियेणाईतमतप्रवर्त्तकेन। तथा जीवस्य देचानुरूपपरिमाण-लाङ्गोकारे योगवसाद नेकपरिया इकयोगिजीवेषु प्रतिशरीरं जीवविच्छेदः प्रसञ्चेत मनुजग्ररीरपरिमाणे। जीवे। मतङ्गज-देचं क्रत्तं प्रवेष्टुं न प्रभवेत्। किञ्च गजादिशरीरं परित्यज्य पिपोलिका भरीरं विभतः प्राचीन भरीर सिवेभविना भोऽपि प्राप्तुयात्। न च यथा प्रदीपप्रभाविश्रेषः प्रपाप्रासादाद्युदर-विर्मिसक्रीचिविकाशवान् तथा जीवे।ऽपि मनुजमतङ्गजादिश्र-रीरेषु खादित्येषितयं प्रदीपवदेव सविकारलेनानित्यलप्राप्ती क्षतप्रणाशाक्तताभ्यागमप्रसङ्गात्। एवं प्रधानमञ्जनिवर्षणन्यायेन जीवपदार्थदूषणाभिधानदिशान्य जापि दूषणमुत्रे जणीयम्। त-सान्नित्यनिर्देषिशुतिविरुद्धलादिदमुपादेयं न भवति। तदुकां भगवता व्यासेन नैकसिम्नसभावादिति रामानुजेन च जैनम-तनिराकरणपरलेन तदिदं सूचं व्याकारि । एव दि तस्य

विद्वामाः चिद्विदीयरभेदेन भेामृभाग्यनियामकभेदेन खव-खिताक्तयः पदार्था इति । तदुक्रम्

> देखरिखदिचिषेति पदार्थिचितयं इरिः। देखरिखत दत्युको जीवा दृष्णमिचत् पुनरिति॥

चपरे पुनरभेषविभेषप्रत्यनीकं चिकातं ब्रह्मीव परमार्धः
तच नित्यग्रद्भमुद्धमुक्तस्थावमपि तच्चमस्यादिशामानाधिकरस्वाधिनतजीवेकं बध्यते मुख्यते च। तदितिरिक्तनानाविधभेक्षिभोक्तस्यादिभेदप्रपद्मः सर्वे।ऽपि तिस्निस्तविद्या परिकस्थितः सदेव साम्येदम्य चासीदेकमेवादितीयमित्यादिवचननिचयप्रामास्यादिति बुवाकास्तरित भेषकमात्मविदित्यादिमुतिभिरः ग्रतवेन निर्ध्वभेषब्रह्मात्मैकलविद्या चनास्विद्यादिमुतिभिरः ग्रतवेन निर्ध्वभेषब्रह्मात्मैकलविद्या चनास्विद्यानिद्यत्तमङ्गीकुर्व्वाक्षाः सत्योः स स्त्युमाभाति य इद नानेव
पद्मतीति भेदनिन्दामवणेन पारमार्थिकं भेदं निराचनाकाः
विचन्नक्षमत्यास्तिमं विभागं न सहन्ते। तचायं समाधिरभिधीयते भवेदेतदेवं यद्यविद्यावां प्रमाणं विद्यत न चैवमनादिभावद्भपं चाननिवर्त्यमचानमदमन्नो मामन्यञ्च न जावामीति प्रत्यक्षप्रमाणसिद्धम्। तद्क्रम्

चनादिभावक्पं यदिज्ञानेन विक्रीयते। तद्ज्ञानमिति प्राज्ञा खत्तणं सम्प्रचनत इति ॥ न चैतत् ज्ञानाभावविषयमित्याज्ञक्कनीयं को हि कं जूयात् प्रभाकरकरावसमी अङ्दलक्को वा नायः

सारूपपरक्षाभ्यां निर्द्धं सद्वदाताको ।

वस्त्रिन ज्ञायते किञ्चित् कैश्चिद्रूपं कदाचनेति॥ भावानारमभावे हि कथाचित्तु यपेचया। भावान्तरमभावे। उन्यो न किस्दिनिक्पणात्॥ इति वदता भावव्यतिरिक्तस्थाभावस्थानभुपगमात्। त्रभावस्य षष्ठप्रमाणगाचरलेन ज्ञानस्य नित्यानुमेयलेन च तदभावस्य प्रत्यचिवयतानुपपत्तेः। यदि पुनः प्रत्यचाभाववादी कञ्च-देवमाचचीत तं प्रत्याचचीत अहमज इत्यसिम्ननुभवे अहमि-त्वात्मने। आवधर्मितया ज्ञानस प्रतियोगितया चावगतिरसि न वा श्रस्ति चेदिरोधादेव न ज्ञानाभावानुभवसमावः। न चेङ्कर्षिप्रतियोगिज्ञानसापेची ज्ञानाभावानुभवः सुतरां न मस्मवति तसाज्ञानस भावरूपने प्रागुक्तदूषणाभावादयमनु-भवा भावक्पाज्ञानगाचर एवाभ्युपगन्तव्य इति। तदेतत् गगनरीमन्याचितं भावक्पसाञ्चानस ज्ञानाभावसमानयाग-घेमलात्। तथा हि विषयलेना अयलेन च ज्ञानसः स्थावर्त्तं-कतया प्रत्यगर्थः प्रतिपन्नो न वा प्रतिपन्न होत् खरूपज्ञाननि-

तिपस्रसेद्वावर्त्तकात्रयविषयग्र्न्यमज्ञानं कथमनुभूयेत। त्रथ विषदः खरूपावभाष एवाज्ञानविरोधिना ज्ञानेनाभाषित इति त्रात्रयविषयज्ञाने सत्यपि नाज्ञानानुभवविरोध इति इन्त तर्षि ज्ञानाभावेऽपि समानमेतत् श्रन्यचाभिनिवेशात्। तसा-दुभयाभुपगतज्ञानाभाव एवाइमज्ञो मामन्यञ्च न जानामी-त्यनुभवगोषर इत्यभुपनन्तव्यम्। श्रन्त तर्श्वनुमाणं विवादा-

वर्षे तद्ञानमिति तिसान् प्रतिपन्ने कथङ्कारमवतिष्ठेत अप्र-

सदं प्रमाणज्ञानं स्वप्रागभावश्यितिरक्तस्विविधावरणस्विनवर्ष-स्वदेशगतवस्वन्तरपूर्वकम् अप्रकाशितार्धप्रकाशकलात् अन्ध-कारे प्रथमोत्पस्तप्रदोपप्रभाविद्गित तद्गि न चोदचमम् अज्ञा-नेऽध्यमभिमताज्ञानान्तरसाधने अपिसद्धान्तापातात् तदसा-धने अनेकान्तिकलात् दृष्टान्तस्य साधनविकस्वलाच न दि प्रदीपप्रभाषा अप्रकाशितार्धप्रकाशकलं सम्भवित ज्ञानस्थैव प्रका-शकलात् सत्यपि प्रदीपे ज्ञानेन विषयप्रकाशसम्भवात् प्रदीपप्र-भाषास्य चचुरिन्द्रियस्य ज्ञानं समुत्पाद्यता विरोधिसन्तमस-निर्सनदारेणोपकारकलमा चमेवेश्यसमितिवस्तरेण।

प्रतिप्रयोगस्य विवादाध्यासितमञ्चानं न ज्ञानमात्रव्रह्मात्रितं प्रज्ञानतात्कुित्तकार्यज्ञानविद्ति । ननु प्रक्रिकार्यज्ञानस्थात्रयस्य प्रत्यगर्थस्य ज्ञानमात्रसभावतमेवेति चेन्नैवं प्रद्विष्ठाः
त्रानुभूतिर्धि सम्द्रावेनैव कस्यचिदस्तनो व्यवदारानुगुणलापादकस्त्रभावा ज्ञानविगतसङ्गतिविदाद्यपरनामा सकर्यकानुभवितुरात्मालं ज्ञानतमित्यात्रयणात् । ननु ज्ञानक्पस्थात्मनः
कथं ज्ञानगुणकलमिति चेन्तदसारं यदा दि मिण्युमणिप्रस्ति
तेजोद्रस्यं प्रभावद्रूपेणावितिष्ठमानं प्रभाक्ष्पगुणात्रयः । स्वात्रयादन्यत्रापि वर्त्तमानलेन क्पलेन च प्रभा द्रव्यक्षपिति तक्केपलिवन्धनगुणस्ववद्यारा एवमयमात्मा स्वप्रकात्रचिद्रूप एव
चैतन्यगुणः तथा च श्रुतिः सदा सैन्धवघनोऽनन्तरे। वाद्यः
कत्नो रसघनएव एवं वा चरे प्रयमात्मानन्तरे। वाद्यः कत्नः
प्रज्ञानघन एव श्रवायं पुरुषः स्वयं क्योतिर्भवित न विज्ञातु-

विज्ञानेर्विपरिलोपो विद्यते श्रथ यो वेदेदं जिन्नाणोति स श्रातमा योयं विज्ञानमयः प्राणेषु इद्यन्तर्ज्ञोतिः पुरुष एव हि द्रष्टा श्रोता रसयिता न्नाता मन्ना बोद्धा कर्ना विज्ञानात्मा पुरुष रत्यादिका श्रुतिरिप न चानृतेन हि प्रत्यूढा रति श्रुतिरिप विद्यापर्विप्रमाणिमत्याश्रयितं श्रक्यं घरेतरविषयो ज्ञानृतश्रव्दः घतश्रव्द्य कर्मवचनः घतं पिवन्ताविति वचनात् घतं कर्म-प्रलामियित्यरितं परमपुरुषाराधनयेव तत्याप्तिफलम्। श्रव तद्यातिर्त्तं सांसारिकाल्पफलं कर्मानृतं ब्रह्मप्राप्तिविरोधि य एतं ब्रह्मलोकं न विद्नित श्रनृतेन हि प्रत्यूढा रति वचनात्। मायान्तु प्रकृति विद्यादित्यादी मायाश्रव्दा विचित्रार्थमर्थक-विगुणात्मकप्रकृत्यभिधायको नानिर्व्यचनीयाञ्चानवचनः।

तेन मायामदसं तच्हवरसाग्रगामिना ।

बालस रचता देदमेकैकं स्थेनस्रदितम् ॥

दत्यादे विचित्रार्थभर्गभर्मस्य पारमार्थिकस्थैवासुराद्यस्विग्रेषस्थैव मायाग्रन्दाभिधेयले पलमात् स्रते न कदाचिद्धि
स्रुत्यानिर्व्यनीया ज्ञानप्रतिपादनं नास्यैको पदेश्वानुपपत्या तत्तंपदयोः स्विभेषब्रद्धाभिधेयलेन विरुद्धयोर्जीवपरयोः स्वरूपेक्यस्य प्रतिपत्तुमभक्यतया स्र्यापत्तेरनुद्यदे । षदूषितलात् ।
तथा दि तत्पदं निरस्रमस्रदे । षमनविधकातिभयासङ्ख्येयकस्थाणगुणास्यदं जगद्दयविभवलयलीलं ब्रह्म प्रतिपादयित तदेचत बद्ध स्थां प्रजायेयेत्यादिषु तस्थैव प्रकृतलात् समानाधिकर्णं लंपदं वा चिद्धिष्यं जीवभरीरं ब्रह्माच्छे प्रकारदय-

विश्विष्टैकवस्तुपरत्नात् सामानाधिकरण्यसः। ननु सेाऽयं देवदक्त इतिव तत्त्विमितिपदयोर्विषद्भभागत्यागस्त्र स्वीर्विषेषस्य-इत्यमात्मीकां मामानाधिकरण्यार्थः किं न स्थात् यथा मे। उय-मित्यत्र तच्छब्देन देशान्तरकाखान्तरसम्बन्धी पुरुषः प्रतीयते इदंशब्देन च यमिहितदेशवर्त्तमानकालयम्बन्धी तथाः यामा-नाधिकर्ण्येनैकामवगम्यते तचैकस्य युगपदिरुद्धदेशकासप्रती-तिर्न समावतीति दयारपि पदयाः खरूपपर्वे खरूपस चैकां प्रतिपन् प्रकामेवमचापि किञ्चिज्ज्ञलमर्वेज्ञलादिविरुद्धांग्रप्र-ष्टाणेनाखण्डसह्यं लच्यत इति चेत् विषमोऽयमुपन्यासः। दृष्टान्तेऽपि विरोधवैधुर्येण खचणागन्धासमावादेकस्य तावद् भूतवर्त्तमानकाखदयसम्भा न विरुद्धः। देशान्तरिखितिर्भृता मिन्निहितदेशिखितिर्वर्त्तत इति देशभेदसम्बन्धिवराधस काल-भेदेन परिहरणीयः। खचणापचेऽप्येकसीव पदस्य खचकला-. त्रयणेन विरोधपरिचारे पद्दयस्य लाचणिकलस्वीकारो न सङ्गच्छते। इतर्या एकस्य वस्तुनस्तत्तेदन्ताविधिष्टलावगाइ-नेन प्रत्यभिज्ञायाः प्रामाखानङ्गीकारे खायिलासिद्धी चणभ-क्वादी बैद्धि विजयेत । एवमचापि जीवपरमात्मनाः प्ररीरा-त्मभावेन तादात्यं न विरुद्धमिति प्रतिपादितं जीवात्मा हि ब्रह्मणः प्ररीरतया प्रकारलात् ब्रह्मात्मकः य त्रात्मनि तिष्ठ-स्नातानीऽनारः य प्रातानं वेद यसाता गरीरम् इति श्रुत्य-न्तरादत्य समिद मुख्यते सर्वे प्रथ्दाः प्रमात्मन एव वाचकाः। न च पर्यायलं दारभेदसभावात् तथा हि जीवस शरीरतया

प्रकारभूतानि देवमनुखादिसंखानानीव सर्व्वाणि वस्त्रनीति ब्रह्मात्मकानि तानि मर्वाणि त्रता

देवा मनुष्या यचा वा पिशाचारगराचमाः।
पची दृचा खता काष्ठं शिला दृणं घटः पटः।।
दृष्यादयः सर्वे शब्दाः प्रकृतिप्रत्यययोगेनाभिधायकतया प्रसिद्धा खोके तदाच्यतया प्रतीयमानतत्त्रसंख्यानवद्दसुमुखेन
तदिभमानिजीवतदन्तर्यामिपरमात्मपर्यन्तसंख्यानस्य वाचकाः।
देवादिशब्दानां परमात्मपर्यन्तत्वमुकं तत्त्मुकावख्यां चतुरनारे च

जीवं देवादिश्रब्दे। वदित तदपृथक् सिद्धभावाभिधानं
निष्कर्षाकृतयुक्ताे बज्जरिह च दृढाे खाेकवेदप्रयागः।
श्रात्मासम्बन्धकाले खितिरनवगता देवमर्त्यादिमूर्त्ति
जीवात्मानुप्रवेशाच्चगित विभुरिप याकरोक्षामरूपे
दत्यनेन देवादिश्रब्दानां श्ररीरपर्यान्तलं प्रतिपाद्य संख्यानेक्याद्यभाव दत्यादिना श्ररीरलचणं दर्शयिला श्रब्देखलखरूपप्रतिक्रतिभिरित्यादिना विश्वेश्वरादपृथक् सिद्धलमुपपाद्य
निष्कर्षाकृतेत्यादिना पद्येन सर्व्येषां श्रब्दानां परमात्मपर्यन्तलं
प्रतिपादितं तत् सर्व्यं तत एवावधार्यम्। श्रद्यमेवार्थः समर्थिते।
वेदार्थसंग्रहे नामरूपश्रुतियाकरणसमये रामानुजेन।

किञ्च सर्व्यप्रमाणस्य सविशेषविषयतया निर्विशेषवस्तुनि न किमपि प्रमाणं समस्ति निर्विकस्पकप्रत्यचेऽपि सविशेषमेव वस्तु प्रतीयते। त्रन्यथा सविकस्पके सेऽयमिति पूर्वप्रतिपन्नप्रकार- विभिष्टप्रतीत्यन्पपत्तेः। किञ्च तत्त्वमस्यादिवाकां न प्रपञ्चस्य बाधकं आन्तिमृखकलात् आन्तिप्रयुक्तरक्तु सर्पवाकावत् नापि ब्रह्मात्मेकाश्चानं निवर्त्तकं तत्र प्रमाणाभावस्य प्रागेवीपपाद-नात्। न च प्रपञ्च स्थात्य प्रतिष्ठापनपचे एकविज्ञानेन सर्व-विज्ञानप्रतिज्ञायाकोषः प्रकृतिपुर्वमस्द्रस्कारतमा चस्रते-क्रियचतुर्देशभुवनाताकत्रज्ञाण्ड तदन्तर्वित्तर्वे मन्यसा-वरादिसर्वप्रकारसंखानमंखितं कार्यमपि सम्बं ब्रह्मविति कार-षभूतब्रह्मात्मज्ञानादेव सर्व्यविज्ञानं भवतीत्वेकविज्ञानेन सर्व-विज्ञानस्थापपन्नतर्तात्। त्रपिच ब्रह्मस्यतिरिक्तस्य सर्वस्य मि-थाले सर्वधासत्तादेवैकविज्ञानेत्र सर्वविज्ञानं वाधेत नाम-रूपविभागानईस्रक्षद्यावत् प्रकृतिपुरुषशरीरं अञ्चाकारकावसं जगतस्वदापत्तिरेव प्रखयः नामरूपविभागविभक्तम्बुखचिदचि-दसुन्नरीरं ब्रह्मकार्यावस्यं ब्रह्मणस्याविधस्यूसभावस्य स्टि-रित्यभिधीयते। एवच्च कार्यकारणयारनन्यलमणारभाणाधि-करणे प्रतिपादितमुपपन्नतरं भवति निर्गुणवादास प्राज्ञतन्ते-यगुणनिषेधविषयतया व्यवस्थिताः नानालनिषेधवादाञ्च एक-दीव ब्रह्मण: प्ररीरतया प्रकारभ्रतं सर्वे चेतनाचेतनात्मकं वस्तिति सर्वसातातया सर्वप्रकारं त्रद्वीवावस्थितमिति सर्वा-त्मक ब्रह्म प्रथम् सत्वस्य स्थावनिषेषपरला स्थपममेन प्रतिपा-दिताः। किमच तत्तं भेदः श्रभेदः उभयात्मकं वा सर्वे तत्त्वं तच सर्वत्र रीरतया सर्वप्रकारं ब्रह्मीवावस्थितमित्यभेदोऽभ्यपे-यते एकमेव बंद्य नानाभूतचिद्चित्रकारमानालेनावस्थित-

मिति भेदाभेदी चिदचिदीयराणां खरपखभाववैसच्छाद-संकराच भेदः। तत्र चिद्रूपाणां जीवातानामसंकुचितापरि-**च्छिन्ननिर्मलज्ञानरूपाणामनादिकर्मरूपाविद्यावेष्टितानां तत्त्रत्** कर्मानुक्पज्ञानसङ्कोचिवकांग्री भाग्यस्ता चित् भाका संसर्गः तदनुगुषसुखदु:खापभागदयवत् कता भगवत्प्रतिपत्तिः भग-वत्पदप्राप्तिरित्यादयः स्त्रभावाः । श्रचिद्वस्त्रनान्तु भाग्यभ्रता-नामचेतनलमपुरवार्थलं विकारास्यदलमित्यादयः परस्थेश्वरस्थ भाक्षुभाग्यवादभवार नार्वामिक्षेणावस्थानमपरि च्छेषज्ञानैय-र्यवीर्यप्रिकतेत्र:प्रस्त्यनविश्वितिकातिग्रधामंख्येयकस्याणग्णग-णता खरंकच्यप्रवृत्तखेतरसमस्विद्विद्वजातता खाभिमत-खानु इपेक इपदि यह पनिरति शयविविधानना भ्रषणते त्यादः । वेङ्कटनाथेन लित्यं निराटिङ्क पदार्थविभागः ट्रवाद्रव्यप्रभेदाचितमुभयविधं तदिधं तत्तमाजः द्रयं देधा विभन्नं जडमजडिमिति प्राच्यमयक्रकासी। श्रमधं प्रत्यक् पराक्च प्रथममुभयया तच जीवेश्वभेदात् नित्या भूतिर्मतिसेत्यत्यपरिमच जडामादिमां केचिदाइः॥ तव द्रव्यं नाना दशावत् प्रक्ततिरिच गुणैः सत्तपूर्वे रूपेता का खोऽब्दाद्याक्ततिः स्थाद णुरवगतिमान् जीव ई.ग्रोऽन्य त्रात्मा । यंप्राका नित्यभूतिस्तिगुणसमधिका सत्त्वयुक्ता तथैव चातुर्चेयावभाषा मतिरिति कथितं संगुदाह्र यस सा

द्रत्यादिना ।

तच चिच्छन्दवाच्या जीवात्सानः परमात्सनः सकाणाद् भिन्नाः नित्याच्य तथाच श्रुतिः दा सुपर्णा सथुजा सखायेत्या-दिका। त्रत एवे कांनानात्साना व्यवस्थात इति । तिन्नत्य-लमपि श्रुतिप्रसिद्धम्

न जायते सियते वा विपश्चित्रायं भूता भविता वा न भूयः।
श्रेजी नित्यः शाश्वते।ऽयं पुराणे। न हत्यते हत्यमाने श्रेपोरे दति॥
श्रिपरचा क्वतप्राणाशाक्वताभ्यागमप्रसङ्गः। श्रतण्वे। त्रां वीतरागजन्मादर्शनादिति। तदणुलमिप श्रुतिप्रसिद्धम्

बालागुश्रतभागस्य श्रतधा कल्पितस्य च।
भागा जीवः स विद्योदः स चानन्याय कल्पत इति ॥
श्रारागुमानः पुरुषे।ऽणुरात्मा चेतसा वेदितव्य इति च।
श्रिक्किन्द्वाच्यं हृस्यं जडं जगत् चिविधं भे।यभोगोपकरण भोगायतनभेदात्। तस्य जगतः कर्क्तीपादानं चेश्वरपदार्थः
पुरुषोत्तमो वासुदेवादिपदवेदनीयः। तदणुक्तम्

वास्रदेवः परं ब्रह्म कच्चाणगुणसंयुतः ।

भुवनानामुपादानं कर्त्ताः जीवनियामक इति ॥

स एव वास्रदेवः परमकारुणिकोः भक्तवस्रवः परमपुरुषस्रादुपासकानुगुणतत्त्रत्पसप्रदानाय खर्जीलावभादर्भाविभवव्यूहस्रद्धान्तर्यामिभेदेन पञ्चधावितष्ठते । तत्रास्री नाम प्रतिमादयः। रामाद्यवतारो विभवः। व्यूह्यतुर्मिधः वास्रदेव मंकर्षण
प्रद्युवानिहद्धसंज्ञकः। स्रद्धां मंपूर्णं षड्गुणं वास्रदेवाखां परं ब्रह्म।
गुणा श्रपहतपाभलादयः मे।ऽपहतपाभा विरजी विस्तस्रुविभा-

को विजिघत्सः सत्यकामः सत्यसंकल्प इति श्रुतेः। श्रान्तर्यामी सकलजीवनियामकः य श्रात्मनि तिष्ठश्रात्मानमन्तरे।यमयती-ति श्रुतेः। तत्र पूर्वपूर्वमूर्त्त्रुपामनया पुरुषार्थपरिपन्थिदुरित-निचयचये सत्युत्तरोत्तरमृर्त्युपास्त्वधिकारः। तदुक्तम्

वासुदेवः खभकेषु वात्मखात् तत्तदी हितम्।
श्रिकार्यानुगुष्णेन प्रयक्कति फलं बद्धः ॥
तद्धं लोखया खीयाः पश्च मूर्त्तीः करोति वै।
प्रतिमादिकमर्षा खादवतारास्तु वैभवाः।
संकर्षणो वासुदेवः प्रयुक्तश्चानिरुद्धकः।
व्यूरश्चतुर्विधा ज्ञेषः खन्नां संपूर्णपङ्गुणम्।
तदेव वासुदेवाखां परं बद्धां संपूर्णपङ्गुणम्।
श्वन्यामी जीवसंख्या जीवप्रेरक ईरितः।
य श्वात्मनीतिवेदान्तवाक्यजालैर्निरूपितः॥
श्वर्तीपासनया चित्रे कल्यपेऽधिक्रता भवेत्।
विभवापासने पश्चाद्यूरोपास्ता ततः परम्।
सन्नो तदनु श्वतः स्वादन्तर्यामिणमीचित्रमिति॥

तद्पायन च पञ्चविधम् श्रभिगमन मुपादान मिच्या खाध्याया याग दित श्रीपच्चराचेऽभिहितम्। तन्नाभिगमनं नाम देवतास्त्रानमार्गस्य संमार्जनाप सेपनादि। उपादानं गन्धपुष्पादिपूजासाधनसम्पादनम्। दच्या नाम देवतापूजनम्। खाध्याया
नाम श्र्यानुसन्धानपूर्वको मन्त्रजपा वैष्णवस्र त्रस्तो चपाठा नासस्कीर्त्तनं तत्त्वप्रतिपादक शास्त्राभ्यास्त्र । योगा नाम देवता-

नुषत्थानम्। एवमुपायनाकर्यायमुचितेन विज्ञानेन द्रष्टृदर्शने नष्टे भगवद्गमस्य तिम्नष्टस्य भम्मवत्यस्यः परमकारुणिकः पुरु-ष्टेमिमः स्वयाचात्थानुभवानुगुणनिरविधकानन्तरूपं पुनराष्ट-चिर्हितं स्वपदं प्रयक्कति। तथाच स्वतिः

> मामुपेत्य पुनर्जना दुःखालयमशायतम् । नाप्नुवन्ति महात्मानः संसिद्धिं परमां गता इति॥ खभकं वासुदेवे।ऽपि संप्राप्यानन्दमत्त्रयम्। पुनरावृत्तिरहितं खीयं धाम प्रयक्कति॥

तदेतत् मध्यं इदि निधाय महोपनिषमातावसमनेन भगवदेशधायनाचार्यक्रतां ब्रह्मस्वरुक्तिं विस्तीर्णामास्च्य रामानुजः
यारीरिकमीमांसाभाय्यमकार्षीत्। तचायाता ब्रह्मजिक्चासेति
प्रथमस्वच्यायमर्थः श्रव श्रयशब्दः पूर्व्वप्ररुक्तकर्माधिगमनानन्नर्यार्थः तद्त्रां रुक्तिकारेण रुक्तात् कर्माधिगमादनन्तरं
ब्रह्म विविदिषतीति श्रतःशब्दो हेलर्थः श्रधीतसाङ्गवेदस्याधिगततदर्थस्य विनश्ररफलात् कर्मणो विरक्तलाद्धेतोः स्थिरमीचाभिलाषुकस्य तद्पायभूतब्रह्मजिक्चासा भवति ब्रह्मशब्देन
स्वभावता निरस्त्रसमस्तदेषानवधिकातिश्रयासंस्थयकस्थाणगुणः
पुरुषोक्तमोऽभिधीयते। एवस्र कर्मज्ञानस्य तदनुष्टानस्य च
वैराग्यात्पादनदारा चिक्तकस्थापनयनदारा च ब्रह्मज्ञानं
प्रति साधनलेन तथाः कार्यकारणलेन पूर्वीक्तरमीमांसयोरेकश्रास्त्रतम्। श्रतएव रुक्तिकारा एकमेवेदं शास्तं जैमिनीयेन
के।उश्रस्त्रस्यक्रियाद्यः। कर्मफलस्य चिवलं ब्रह्मज्ञानफलस्य

चाचियतं परीच्य खेकान् कर्यंचितान् ब्राह्मणे निर्वेदमाया-ब्राम्बक्कतः क्रतेनेत्वादिश्रुतिभिरनुमानार्थापच्युपदंदिताभिः प्रत्यपादि । एकैकिनिन्दया कर्यविधिष्ठच ज्ञावच्य मेाचपाध-नसं दर्भयित श्रुतिः चन्धं तमः प्रविज्ञान्ति चे विद्यामुपासते तते। भूष दव ते तमे। य छ विद्यायां रताः विद्याद्याविद्याद्य यस्तदे-दोभयं यह प्रविद्यया सृत्युं तीर्का विद्ययास्तमञ्जूते दत्यादि । तदुक्तं पाच्चरावर्ष्ये

> म एव करणाचिन्धुर्भगवाम् भक्तवत्यसः। उपायकानुरोधेन अजते मूर्त्तिपञ्चकम्॥ तदर्चाविभवष्यू इस्रचामार्था मिसंज्ञकम्। यदाश्रित्वेव चिद्रगमान्द्रीयं प्रपद्यते॥ मूर्ज्यपूर्वीदितोपाष्टिविष्ठेषचीषकस्मवः। उत्तरीत्तरमूर्तीनामुपास्यधिकती भवेत्॥ एवं खडर्डः श्रीतसार्क्षधमीन्सर्तः। उक्तेःपामनया पुंसां नासुदेवः प्रशीदति॥ प्रसन्नात्मा इरिभंज्ञा निदिधायनक्षया। श्रविद्यां कर्ममंघातरूपां मद्या निवर्त्तवेत्॥ ततः खाभाविकाः पुंषां ते संवारतिरोच्चिताः। त्राविभविक कच्छाणाः सर्वज्ञतादयो नुणाः॥ · एवं गुषाः समानाः म्युर्मुकानामीयरस्त्र च। सर्म्बर्वसमेवैकं तेभ्या देवे विश्वियते ॥ मुकासु प्रेविणि ब्रञ्जयप्रेवे प्रेवरूपिणः।

सर्वानश्रुवते कामाम् सइ तेन विपश्चितेति॥ तसानापचयातुरैरम्हतलाय पुरुषान्तमादिपदवेदनीयं ब्रह्म जिज्ञासितव्यमित्युक्तं भवति । प्रव्यतिप्रत्ययौ प्रत्यवार्थे प्रा-धान्येन सह ब्रूत इतः स नाऽन्यचेतिवचनबस्तादि च्छाया इय-माषप्रधानवादिखमाणं ज्ञानमिष्ठ विधेयं तत्र थाने।पासना-दिज्ञब्दवाच्यं वेदमं न तु वाक्यजन्यमापातज्ञानं पदसन्दर्भ-त्राविषो युत्पत्रस्य विधानमन्तरेषापि प्राप्तलात् त्रात्मा वा त्ररे द्रष्टयः त्रोतयो मन्तयो निदिधासितयः त्रात्मेत्येवेापा-सीत विज्ञाय प्रज्ञां कुर्व्योत श्रमुविद्यं विज्ञानातीत्यादिश्रुतिभ्यः। त्रच त्रीतय दत्यनुवादः त्रधयनविधिना साङ्गस्य साधायस्य ग्रहणे त्रधीतवेदस्य पुरुषस्य प्रयोजनवद्रश्दर्भनात्त्रिर्णयाय खर्मत एव अवणे प्रवर्त्तमानतया तस्य प्राप्तलात्। मन्त्रव्य इति चान्वादः अवषप्रतिष्ठार्थलेन मननसापि प्राप्तलादप्राप्ते शास्त्रमर्थवदिति न्यायात्। थानञ्च तेस्रधारावदविक्किसस्मृति-मन्तानक्ष्पा भुवा स्मृतिः स्मृतिप्रतिसक्षो सर्व्ययन्थीनां विप्रमीच इति भुवायाः स्मृतेरेव माचापायत्र वकात्। सा च स्मृतिर्दर्श-नसमानानारा

भियते षदयगन्यिष्टियने सर्वगंत्रयाः।
चीयने पास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे॥
द्यानेनेकलात्। तथाच श्रात्मा वा श्ररे द्रष्टय दत्यनेनास्मा
दर्भनक्ष्पता विधीयते। भवति च भावनाप्रकर्षात् स्मृतेर्दर्भनक्ष्पतम्। वाक्यकारेणैतत् सर्वे प्रपश्चितं वेदनमुपासनं स्मादि-

त्यादिना। तदेव धानं विश्वनिष्ठ श्रुतिः नायमात्मा प्रवचनेन सभो न मेधया न बद्धना श्रुतेन यमेवैष दृण्ते तेन सभ्यसस्यैष श्रात्मा विदृण्ते तनूं स्वामिति। प्रियतम एव दि वरणीयो भवति यथायं प्रियतममात्मानं प्राप्नोति तथा स्वयमेव भग-वान् प्रियतम इति भगवतैवाभिद्दितम्

तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम्।
ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते द्रति॥
पुरुषः स परः पार्थभक्त्या चभ्यस्वनन्ययेति च।
भक्तिस्तु निर्तिश्यानन्दप्रियानन्यप्रयोजनस्कक्षेत्रवैद्यस्थ-

मानस्त निरातभयानन्दाप्रयानन्यप्रयाजनस्त सत्तरवर्षण्य-वज्ज्ञानविभेष एव तत्सिद्धि विवेकादिभ्या भवतीति वाक्यका-रेणाकं तस्त्रस्तिविकेविमाकाभ्यासितयाक ख्याणानवसादानुद्ध-र्षभ्यः सस्त्रवासिर्वचना चिति । तच विवेको नामादृष्टादस्नात् सत्त्रस्तुः स्रच निर्वचनम् स्नाहार ग्रुद्धेः सत्त्रग्रुद्धाः सत्त्रग्रुद्धाः स्रविद्धः सत्त्रग्रुद्धाः स्रविद्धः सत्त्रग्रुद्धाः स्रविद्धः सत्त्रग्रुद्धाः स्रविद्धः सत्त्रग्रुद्धाः स्रविद्धः सत्त्रग्रुद्धाः स्रविद्धः स्वाम्प्रद्धाः स्रविद्धः सत्त्रग्रुद्धाः स्रविद्धः सत्त्रग्रुद्धाः स्रविद्धः स्रवद्धः स्रविद्धः स्रवद्धः स्रवद् नानवरतिन्दित्रचित्रचित्रचित्रस्ति । तद्कां चामुनेन भाषा पुरुषोत्तमपदं लभात इति सिद्धम्। तद्कां चामुनेन उभयपरिकर्षितस्वान्तस्थैकान्तिकात्यन्तिकभक्तियाग्रास्थ इति ज्ञानकर्षयाग्रास्कृतान्तः कर्णस्थेत्यर्थः।

िकं पुनर्शन्न जिज्ञासितयमित्यपेचायां सचयमुकं जनाश्यस्य यत इति। जन्मादीति स्रष्टिखितिप्रधयं तद्गुणसंविज्ञाना यज्ञत्रीदिः प्रखाचिन्यविविधरचनारच्यस्य नियतदेशकास्त्रभागअन्नादिसम्बर्ण्यमचेचज्ञनित्रस्य जगतः यता यद्मात् सर्वेषरात् निख्यिचेयप्रत्यनीकस्मस्पात् सत्यमंकस्पायनविधेकातिप्रसायंस्थ्येयकस्पाणगुणात् सर्वज्ञात् सर्वज्ञक्तेः पुंषः स्रष्टिस्थितिप्रसायः प्रवर्णना इति स्रचार्थः।

द्रसभूते बद्धाणि किं प्रमाणिमिति जिज्ञासायां बास्त्रभेव प्रमाणिमस्त्रमं बास्त्रयोगिलादिति बास्तं योगिः कारणं प्रमाणं यस तच्छास्त्रयोगि तद्य भावस्त्रमं तसादुद्धाज्ञानकारणाता-ज्ञानकारणलात् बास्त्रस्य तद्योगिलं बद्धाण दस्त्रयंः। न च बद्धाणः प्रमाणान्तरगन्यलं बद्धितं बच्चमतीन्द्रयलेन प्रस्त्रस्य तत्र प्रदत्त्यनुपपत्तेः नापि महार्णवादिकं सकर्दकं कार्यलात् घटवत् दस्यनुमानस्य पूतिकुद्धाण्डायमानलात् तद्भचणं बद्धा यते। वा दमानि स्वतानीस्यादिवाक्यं प्रतिपाद्यतीति स्त्रितम्।

यद्यपि ब्रह्म प्रमाणान्तरगोत्तरतां नावतरित तथापि प्रवृत्तिनिवृत्तिपरलाभावे सिद्धक्षं ब्रह्म न ब्रास्तं प्रतिपाद-यितं प्रभवतीति एतत्पर्यनुवागपरिद्वारायाकं तन् समन्य- यादिति। तुम्रव्यः प्रथमामद्वायाद्यार्थः तच्कास्त्रप्रमाणकालं म्रम्भवाये कृतः समन्त्रयात् परमपुर्वार्थभूतस्यैव म्रम्भ शोऽभिभेयतयान्त्रयादित्यर्थः। न च प्रवृक्तिनिष्टस्थोरन्यतर्वि-रिष्णः प्रयोजनम्भुन्यतं सारूपपरेव्यपि पुत्रस्रे जातः नायं सर्प दत्यादिषु दर्षभयनिष्टित्तिरूपप्रयोजनवन्तं दृष्टमेवेति न कि-श्चिदनुपपन्नम्। दिक्माचमच प्रदिश्चितं विस्तरस्थाकरादेवावग-नाय दति विस्तरभीर्षोदास्थत दति सर्वमनासुस्तम्। दति सर्वदर्भनसंपद्दे रामानुजदर्भनम्।

तदेतद्रामानुजमतं जीवाणुलदासलवेदापे। रुषेथलसिद्धार्थ-बेधकलस्वतः प्रमाणलप्रमाणिकलपा स्वराचे। पजीव्यलप्रपञ्चभेद-सत्यलादिसास्थेऽपि परस्परविषद्धभेदादिपचचथक जीकारेण जपणकपचि जिप्तमित्युपेचमाणः स चात्या तत्त्वमधीत्यादे वेदा-ज्ञवाक्यजातस्व भञ्चान्तरेणार्थाम्मरपरत्वमुपपाद्य ब्रह्ममीमांधा-विवर्णव्याजेनानस्तीर्थः प्रस्थानान्तरमास्थित। तस्यते हि दिविधं तत्त्वं स्वतन्त्रास्वतन्त्रभेदात्। तद्कं तलविवेके

स्रतम्त्रमस्रतम्त्रस्य दिविधं तत्त्वमियते। स्रतम्त्रो भगवान् विष्णुर्निर्देषोऽग्रेषसदुः इति॥ ननु सजातीयविजातीयस्रगतनानात्तगून्यं ब्रह्मतत्त्वमितिप्र-तिपादकेषु वेदान्तेषु जागरूकेषु कथमग्रेषसदुः सन्त स्थात

इति चेनीवं भेदप्रमापकवज्जप्रमाणविरोधेन तेषां तच प्रामा-णानुपपत्तेः तथाचि प्रवाचं तावदिद्मसाङ्गिन्नमिति नीस- पीतादेभेंदमधचयति। त्रथ मन्येथाः किं प्रत्यचं भेदमेवाव-गाइते किंवा धर्मिप्रतियागिघटितम्। न प्रथमः धर्मिप्रति-योगिप्रतिपत्तिमन्तरेण तत्सापेचस्य भेदस्यात्रकाध्यवसाय-लात्। दितीयोऽपि धर्मिप्रतियोगिग्रहणपुरः सरं भेदग्रहणम-थवा युगपत् तत्सर्व्यगुष्टणम्। न पूर्वः बुद्धेर्विरम्य व्यापाराभा-वात् ऋन्यान्याश्रयप्रमङ्गाच । नापि चरमः कार्य्यकारणबुद्धी-चैं।गणद्याभावात् धर्मिप्रतीतिर्दि भेदप्रत्ययस्य कारणं सम्निद्दि-तेऽपि धर्मिणि व्यवस्तिप्रतियोगिज्ञानमन्तरेष भेदसाज्ञातले-नाम्वययितिरेकाभां कार्यकार्णभावावगमात्। तसाम्न भेदप्र-त्यचं सुप्रसर्गिति चेत् किं वसुखक्पभेदवादिनं प्रति इमानि दूषणान्युद्घुयमे किं धर्मिभेदवादिनं प्रति। प्रथमे चाराप-राधानाण्डविगृष्टन्यायापातः भवद्भिधीयमानदूषणानां त-द्विषयलात्। नन् वसुसारूपसीव भेदले प्रतियोगियापेचलं न घटते घटवत् प्रतियोगिसापेच एव सर्वंच भेदः प्रथत रति चेन प्रयमं सर्वताविसचणतया वसुखरूपे ज्ञायमाने प्रतियोग्यपे-चया विशिष्ट्यवहारोपपत्तेः तथाहि परिमाणघटितं वस्त-खरूपं प्रथममवगम्यते पञ्चात् प्रतियोगिवित्रेषापेचया इसं दी-र्घमिति तदेव विशिष्य यवदारभाजनं भवति। तद्कां विष्णु-तत्त्वनिर्णये न च विशेषणविशेखतया भेदिसिद्धिः विशेषणविशे-य्यभावस भेदापेचः धर्माप्रतियाग्यपेचया भेदिमिद्धिः भेदापे-षञ्च धर्मिप्रतियोगिलमित्यन्यान्यात्रयतया भेदस्यायुक्तिः पदार्थ खरूपलाद्भेदखेत्यादिना। त्रत एव गवार्थिना गवयदर्भनात्र

प्रवर्त्तनो गोष्ठब्स न सार्राना। न च नीरचीरादै। खरूपे यः स्नाणे भेदप्रतिभाषाऽपि खादिति भणनीयं समानाभिष्ठा-रादिप्रतिबन्धकबलाद्वेदभानयवद्वाराभावापपत्तेः। तदुक्तम्

त्रतिदूरात् सामीयादिन्द्रियघातासाने। उनवस्थानात्। साद्ध्याञ्चवधानादभिभवात् समानाभिद्राराचेति॥ श्रतिदूराद् गिरिशिखरवर्त्तिर्वादी श्रतिषामीया ख्लाचना-ञ्चनादै। दन्द्रियघातादिद्युदादी मने। ८ नवस्थानात् कामाद्युप-मुतमनस्तस्य स्तीताचाकवर्त्तान घटादी मैा स्त्यात् परमा-खादी व्यवधानात् कुद्याद्यन्तर्हिते श्रिभभवात् दिवा प्रदीप-प्रभादी समानाभिद्यारात् नीरचीरादी यथावद्ग्रहणं नास्ती-त्यर्थः। भवतु वा धर्मभेदवादस्त्रथापि न कञ्चिद्देशः धर्मिप्र-तियोगिग्रहणे सति धर्मभेदभानसभावात्। न च धर्मभेदवादे तस्य तस्य भेदस्य भेदान्तरभेद्यलेनानवस्या द्रवस्या स्यादित्या-खोयं भेदानारप्रसक्ती मूलाभावात् भेदभेदिना भिन्नाविति व्यवहारादर्शनात्। न चैकभेदबखेनान्यभेदानुमानं दृष्टान्त-भेदाविघातेनेत्याने दोषाभावात्। सेाऽयं पिष्णाकयाचनार्थं गतस्य खारिकातै खदा हला भ्युपगम इतः। दृष्टा नाभेदविमई लनुत्थानमेव। निह वरविघाताय कन्योदाष्टः। तस्मान्मूखच-याभावादनवस्था न देशियाय। अनुमानेनापि भेदेशिवसीयरे परमेश्वरो जीवाङ्गित्रः तं प्रति सेव्यतात् यो यं प्रति सेव्यः स तसाद्भिन्नः यथा सत्याद्राजा निह सुबं मे सात् दुः सं मे न मनागिप इति पुरुषार्थमर्थयमानाः पुरुषाः स्वपतिपदं काम-

यमानाः सत्कारभाजा भवेयुः प्रत्युत सर्म्भानर्थभाजनं भवित्त । यः खखात्मना हीनलं परख गुणेत्कर्वश्च कथयति स स्रुत्यः प्रीतः स्नावकस्य तस्त्राभीष्टं प्रयस्कृति । तदाह

चातयिन हि राजाना राजाहिनिति वादिनः।
ददत्यखिखनिष्टश्च खनुषात्कर्षवादिनामिति॥
एवश्च परमेश्वराभेदळ्णवा विष्णानुषात्कर्षस्य स्वगळिकासमलाभिधानं विपुषकदलीपखिलास्या जिङ्काष्क्रेदनमनुहरति
एतादृश्चविष्णुविदेषणाद्यतम्भग्नवेश्वप्रसङ्गात्। तदेतत् प्रतिपादितं मध्यमन्दिरेख महाभारततात्पर्थनिर्षये

श्रनादिदेविणो देखा विष्णोर्देनी विवर्द्धितः। तमस्ये पातयति देखानन्थे विनिश्चयादिति ॥

सा च सेवा त्राङ्गनामकर्षभाजनभेदात्रिविधा। तत्राङ्गनं नारायणायुधादीनां तद्रूपस्त्ररणार्थमपेचितार्थसिद्धार्थस् । तथा च प्राकस्यसंहितापरिज्ञिष्टम्

चक्रं विभक्ति पृद्वे। श्वित्तात्रं वस्तं देवामामस्तस्य विक्योः।
स चाति नाकं दुरितावध्य विक्रम्ति यद्यतयो वीतरावाः।
देवाया येन विधतेन वाक्रमा सुद्र्यनेन प्रधातासमायम्।
चेनान्तिता मनवे। स्रोकस्पष्टिं वितन्त्रम्ति अञ्चलक्ष्यस्य क्रिकाः।
तद्वित्योः परमं पदं चेन गल्काम्ति साञ्चिताः।
स्वत्रमस्य चिक्रीरन्तिता स्रोक्ते स्वभगा भवाम दति।
प्रतप्तत्रनुनंतदामेः प्रस्नुते श्वितास द्वयस्य समामतेति
तैक्तिरीयकोपनिषद्य। स्थानविश्वस्याग्रेषपुराणे दर्शितः

द्विणे तु करे विग्रे बिस्याई सुद्र्यम्। सब्येन ब्रङ्गं बिस्यादिति ब्रह्मविदे, विदुरिति॥ सन्यत्र चक्रधार्णे मन्त्रविशेषस्य दर्शितः

सुदर्भन महाज्वाल केाटिस्टर्थमप्रभ।
प्रजानात्मस्य मे नित्यं विष्णोर्मार्गं प्रदर्भय।।
तं पुरा सागरे।त्पक्षे विष्णुना विष्ठतः करे।
निमतः सर्वदेवैद्य पाञ्चजन्य नमोऽस्त ते इति॥
नामकरणं पुनादीनां केमवादिनाचा व्यवहारः सर्वदा तन्नामानुस्मरणार्थम्। भजनं दम्नविधं वाचा सत्यं हितं प्रियं खाध्यायः कायेन दानं परिचाणं परिरचणं मनसा द्या स्पृष्ठा
प्रद्वा चेति। श्रवैकैकं निषाद्य नारायणे समर्पणं भजनम्।
तद्कमम्

श्रक्षमं नामकरणं भजनं दश्या च तदिति।

एवं श्रेयलादिनापि भेदोऽनुमातवः तथा श्रुत्यापि भेदो

ऽवगन्तवः पत्यमेतमनुविश्वे मदन्तिरातिं देवस्य एणतोमघोनः

पत्यामा श्रस्य महिमाएणे श्रवेश्यश्चेषु विप्रराज्ये पत्य श्रात्मा

पत्यो जीवः पत्यं भिदा पत्यं भिदा मि वार्ष्णे मि वा
हण्ले। मि वार्ष्ण इति मोज्ञान-दभेदप्रतिपादकश्रुतिभाः।

द्दं ज्ञानमुपात्रित्य मम सामर्थ्यमागताः।
सर्गेऽपि नोपजायन्ते प्रखये न व्यथन्ति सः।
जगद्वापारवर्ज्जे प्रभुकरणासमिहितलाचेत्यादिभ्यसः। न स नह्य वेद ब्रह्मीय भवतीति श्रुतिबखाच्जीवस्य पारमैस्ययं ग्रक्मास्सं सम्यूच्य ब्राह्मणं भक्त्या ग्रह्होऽपि ब्राह्मणे। भवेदिति वत् ष्टंहितो भवतीत्यर्थपरत्वात्। ननु

प्रपञ्चा यदि वर्त्तेत निवर्त्तेत न संग्रयः।

सायामाचिमदं हैतमदेतं परमार्थतः॥

इति वचनात् दैतस्य कल्पितलमवगस्यत इति चेत् सत्यं भावमनभिमन्थायाभिधानात् तथा हि यद्ययमुत्पद्येत तर्हि निवर्त्तेत न
संग्रयः। तस्मादनादिरेवायं प्रक्रष्टः पञ्चविधा भेदप्रपञ्चः। न
चायमविद्यमानः सायामाचलान्नायोति भगवदिक्को च्यते।

महामायेत्यविद्येति नियतिर्मीहिनीति च।
प्रकृतिर्वायनेत्येव तवेच्छानन्त कथ्यते॥
प्रकृतिः प्रकृष्टकरणाद्वायना वाययेद्यतः।
च दृष्टुके हरिख्य मायाऽविद्येति यंजिता॥
मायेत्युका प्रकृष्टलात् प्रकृष्टे हि मयाभिधा।
विष्णोः प्रजृतिरेवेका ग्रन्थेरेतेद्दीर्थते॥
प्रजृतिरूपे हि हरिः सा च खानन्द्सचणा॥

द्यादिवचननिचयप्रामाण्यवसात् सैव प्रज्ञा मानचाणकर्जी च यस्य तन्त्रायामाचं ततस्य परमेश्वरेण ज्ञातलाद्र चितलाच न दैतं आन्तिकस्थितं न दीश्वरे सर्वस्य आन्तिः सम्भवति विशे-षादर्शननिवन्धनलाद्भानोः तर्दि तद्वापदेशः कथमित्यचे। त्तरं श्रदेतं परमार्थत दति परमार्थत दति परमार्थापेचया तेन सर्वसादुत्तमस्य विष्णुतत्तस्य समाभ्यधिकश्चर्न्यलमुकं भवति। तथाच परमा श्रुतिः जीवेश्वरिभदा चैव जडेश्वरिभदा तथा।
जीवभेदो मिथस्वैव जडजीविभदा तथा॥
मिथस्व जडभेदो यः प्रपश्चा भेदपश्चकः।
साऽयं सत्योऽष्यनादिस्य सादिस्वेत्राश्रमाप्तृयात्॥
न च नाशं प्रयात्येष न चासी श्वान्तिकल्पितः।
कल्पितस्वित्र्वर्त्ति न चासी विनिवर्त्तते॥
देतं न विद्यत दति तस्मादश्चानिनां मतम्।
मतं हि ज्ञानिनामेतिकातं चातं हि विष्णुना॥
तस्मात्राचिमित ग्रीकं परमी हिरदेव लित्यादि॥
तस्मादिष्णोः सर्वीत्कर्ष एव तात्पर्थं सर्वागमानाम्। एतदेवाभिसन्थायाभिहतं भगवता

दाविमी पुरुषे। लोके चरशाचर एव च।
चरः सर्वाणि भूतानि क्रूटखोऽचर उच्यते॥
चत्तमः पुरुषस्वन्यः परमात्मेत्युदाइतः।
ये। लोकत्रयमाविष्य विभक्तंव्यय ईश्वरः॥
यसात् चरमतीतोऽइमचरादिप चीत्तमः।
श्रते।ऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः॥
ये। मामेवमसमूढे। जानाति पुरुषोत्तमम्।
स सर्व्यविद्गजित मां सर्व्यभावेन भारत॥
दित गुद्धातमं भास्तमिदमुकं मयानघ।
एतदुद्धा बुद्धिमान् स्थात् क्षतकत्यस भारतेति॥
महावराहेऽपि।

> तिसन् प्रयन्ने किमिदास्थसभ्यं सर्व्यार्थकामैरसमस्यकास्ते। समात्रिताद्वस्त्रतरेरिनन्तात् निःसंत्रयं मुक्तिफसं प्रयात

इति विष्णुपुराषोक्तेसः। प्रसादसः गुणोत्कर्षज्ञानादेव नाभेद-ज्ञानादित्युक्तम्। न च तत्त्वमस्यादितादात्वययाकोपः श्रुति तात्पर्यापरिज्ञानविज्ञस्यात्।

त्राच नित्यपरे। चनु तच्छन्दे। चाविशेषितः ।
संब्रम्स्यापरे। चार्थं तथारेकां कथं भवेत्।।
चादित्यायूप दतिवत् सादुः सार्थातः सा श्रुतिरिति।
तथाच परमा श्रुतिः

जीवस्य परमैकाश्च बुद्धिसारूणमेव वा। एकस्याननिवेशो वा स्वित्तसानमपेक्य वा॥ न स्वरूपैकता तस्य मुक्तस्यापि विरूपतः। खातच्यपूर्णतेऽन्यत्वपारतच्ये विरूपतेति॥
श्रयवा तत्त्वमसीत्यच स एवात्मा खातच्यादिगुणोपेतत्वात् श्रत-त्वमसि तं तत्र भवसि तद्रिहिततादित्येकत्वमितश्रयेन निराक्त-तम्। तदाइ

श्रतत्त्वमिति वा च्छेद सेने क्यं सुनिराक्तिमिति।
तस्मात् दृष्टा मानवकेऽपि स यथा श्रक्तानः स्वेण बद्ध इत्यादिना भेद एव दृष्टा माभिधानाय श्रयमभेदे। पदेश इति
तत्त्ववाद र इस्यम्। तथा च महोपनिषत्

यथा पत्नी च स्वच्य नाना हत्तर या यथा।
यथा नद्यः समुद्रास्व ग्रुद्धोद खवणे यथा ॥
चेति पदार्थी च यथा यथा पुंविषयाविष ।
तथा जीवेश्वरी भिन्नी सर्वदेव विषचणी ॥
तथापि स्वच्या जीवात् परमी हिरः।
भेदेन मन्ददृष्टीनां दृश्यते प्रेरकोऽपि सन् ॥
वेषच्यां तथा जीवा मुच्यते बध्यते ऽन्यथेति ।
बच्चा श्रिवः सुराद्यास्य श्रिरचरणात् चराः।
खचीरचरदे हलाद चरातः परे हिरः॥
खातव्यश्रिति ज्ञानसुखादीरखि नेपृणैः।
निःचोमलेन ते सर्वे तदश्राः सर्वदेवता इति ॥
विष्णुं सर्व्यपृणैः पूषें ज्ञाला संभारविर्क्यतः।
निर्दुः खानन्दभृशिष्टां तस्मीपे स मोदते॥
मुक्ताना स्वाश्यो विष्णु रिक्षका धिपति स्वथा।

तदशा एव ते सर्वे सर्वदेव स ईश्वर इति च।। एकविज्ञानेन सर्व्यविज्ञानस प्रधानलकारणलादिना युच्यते न तु सर्व्यमियालेन। न हि सत्ताज्ञानेन मियाज्ञानं सक्सवति यथा प्रधानपुरुवाणां ज्ञानाज्ञानाभ्यां गामा ज्ञातः अज्ञात इत्येवमादिव्यपदेशे दृष्ट एव। यथा च कारणे पितरि ज्ञाते जानात्यस पुनमिति। त्रन्यथा साम्येकेन स्तिष्डेन सर्थे स्टास्य विज्ञातमित्यच एकपिण्डमध्दी द्या प्रमञ्ज्येवातां सदा विज्ञा-तयेत्येतावतैव वाक्यस्य पूर्णलात्। न च वाचारस्थणं विकारी नामधेयं स्तिकेत्येव सत्यमित्येतत् कार्यस्य मिथालमाच्छे . इत्येष्टयं वाचारक्षणं विकारी यस्य तत् अविकतं निर्द्यं नाम-धेयं म्हिनेत्वादिकमित्वेतद्वनं मत्यमिति तथास स्वीकारात। श्रपरधा नामधेयमेवेति प्रब्दयोर्वेयर्थे प्रमञ्चेत। श्रता न कुचापि जगता मियालिसिद्धः। किञ्च प्रपञ्ची मियोत्यच मियालं तथ्य-मत्यां वा । प्रथमे सत्यादैतभङ्गप्रसङ्गः चरमे प्रपञ्चसत्यतापातः। नन्वनित्यलं नित्यमनित्यं वा उभयथायनुपपत्तिरित्याचेपवद-यमपि नित्यसमजातिभेदः स्थात्। तदुक्तं न्यायनिर्व्यापविधया नित्यमनित्यभावादनित्ये नित्यलापपत्तेर्नित्यसम इति। तार्कि-करचायास

धर्मास्य तदतद्रूपविकस्पानुपपत्तितः। धर्मिणसदिणिष्टलभङ्गो नित्यसमे। भवेदिति॥ श्रस्याः संज्ञायाः उपस्रचणलमभिप्रेत्याभिष्टितं प्रवेश्विसिद्धीः श्रम्यर्थिलान्तूपरञ्जकधर्मीसमेति। तस्रादसदुत्तरमेतदिति चेत् श्रिशिवासनमेतत् दुष्टलमूलानिक्षणणात्। तिह्निधं साधा-रणमसाधारणञ्च तचासं खयाघातकं दितीयं चिविधं युका-क्षण्डीनलमयुकाङ्गाधिकलमविषयप्टित्तलञ्चेति। तच साधारण-मससावितमेव जक्तस्याचेपस्य खात्मयापनानुपलसात्। एव-मसाधारणमपि घटस्य नास्तितायां नास्तितोक्तावस्तिलवत् प्रक्ष-तेऽप्युपपत्तेः। ननु प्रपञ्चस्य मिय्यालमभ्युपेयते नामत्तिति चेत्तदेतत् से।ऽयं शिरञ्छेदेऽपि शतं न ददाति विंशतिपञ्चकन्तु प्रयक्तिति शाकिटकदत्तान्तमनुहरेत् मिथ्यालासत्त्येशः प-र्यायलादित्यलमितप्रपञ्चेन।

तवाथाते। ब्रह्मजिज्ञामेति प्रथमस्वव्यायमर्थः तवाथग्रब्दे। मङ्गलार्थाऽधिकारानमार्थार्थय स्त्रीक्रियते। त्रतः ग्रब्दे। हेलर्थः तदुकं गारुडे

त्रधातः शब्दपूर्वाणि स्वाणि निखिलान्यपि।

प्रार्भेत नियत्यैव तिक्तिमच नियामकम्॥
कञ्चार्यस्त तथार्विदान् कथमुत्तमता तथाः।

एतदाख्याद्दि मे ब्रह्मन् यथा ज्ञाख्यामि तत्त्वतः॥

एवमुको नारदेन ब्रह्मा प्रोवाच सत्तमः।

त्रानन्तर्याधिकारे च मङ्गलार्थे तथैव च॥

त्रथशब्दस्त्तः शब्दो हेल्थे समुदोरित इति।

यते। नारायणप्रसादमन्तरेण न मेाचे। खभ्यते प्रसादश्व ज्ञान-मन्तरेण त्रते। ब्रह्मजिज्ञासा कर्त्तयेति सिद्धम्। जिज्ञास्त्रब्रह्मणे। खचणमुक्तं जन्माद्यस्य यत इति। सृष्टिस्त्रित्यादि यते। भवति तद्वस्त्रीति वाक्यार्थः। तथाच स्कान्दं वचः

जत्यित्तिस्वितिसंद्वारा नियतिर्कानमावृतिः।

बन्धमोषी च पुरुषाद्यसात् स दिरेकराजिति॥

यता वा दमानीत्यादिश्रुतिभ्यस्य। तच प्रमाणमणुकं क्रास्तयोनिलादिति। नावेदविद्यानुते तं खद्दम्नं तन्त्वीपनिषद्मि
त्यादिश्रुतिभ्यः तस्यानुमानिकलं निराक्तियते। न चानुमानस्य
स्वातस्रोण प्रामाण्यमस्ति। तद्कं कीर्स

श्रुतिसाद्दायरिहतमनुमानं न कुत्रिति। निञ्चयात् साधयेदधं प्रमाणान्तरमेव च॥ श्रुतिस्तिसद्दायं यत् प्रमाणान्तरमुत्तमम्। प्रमाणपदवीं गच्छेत्राच कार्या विचारणेति।। शास्त्रस्त्रूपमुक्तं स्कान्दे।

ख्याजुः सामाधर्का च भारतं पाञ्चराचकम्।

मूखरामाधण्ञ्चैव प्रास्तिम्यिभिधीयते ॥

यचानुकूलमेतस्य तच प्रास्तं प्रकीर्त्तितम्।

श्रते।ऽन्था गन्यविकारो नैव प्रास्तं कुवक्षं तिहिति॥

तदनेनानन्यलभ्यः प्रास्तार्थं इति न्यायेन भेदस्य प्राप्तलेन तच

न तात्पर्यं किन्खदैत एव वेदवाक्यानां तात्पर्यमिति श्रदैतप्र
त्यामा प्रतिचिप्ता श्रनुमानादीश्वरस्य सिद्धाभावेन तद्वेदस्थापि

ततः सिद्धाभावात्। तस्रास्त्र भेदानुवादकलमिति तत्परलमव
गम्यते। श्रत एवोक्तम्

यदागमैकविश्वयं समतीतचराचरम्। नारायणं सदा वन्दे निर्देशाश्वेषसहुणमिति ॥ शास्त्रस्य तत्र प्रामाण्यमुपपादितं तत्तु समन्वयादिति समन्वय उपक्रमादिखिङ्गम् अत्रं टह्मसंहितायाम्

खपक्रमे। प्रश्वादावाका से। पूर्वता फलम्।
प्रश्वादो पपत्ती च लिक्नं तात्पर्यानिर्णय दति॥
एवं वेदान्ततात्पर्यवगात्तदेव बद्धा गास्त्रगम्यमित्युक्तं भवति।
दिक्काचमच प्रादर्शि श्रिष्टमानन्दतीर्थमा स्थ्यास्थानादी द्रष्ट्यं
पन्यवज्ञत्वभियो परस्यत दति। एतच रहस्यं पूर्णप्रक्रेन मध्यमन्दिरेण वायो सृतीयावतार्यन्येन निक्पितमिति।

प्रथमस्य सनुमान् स्थात् दितीया भीम एव च।
पूर्णप्रज्ञस्तृतीयस्य भगवत्कार्यमध्यक रति॥
एतदेवाभिप्रेत्य तच तच यन्त्रममाप्ताविदं पद्यं सिस्थते
यस्य चीष्णुदितानि वेदवचने दिव्यानि रूपाष्यसं
द्योतद्दर्भितमित्यमेतद्खिसं वेदस्य गर्भे मदः।
वाया रामवचानतं प्रथमकं दृषो दितीयं वपुमंद्र्या यस्त दृतीयमेतदमुना यन्यः कृतः केष्रवे॥

एतत्पद्यार्थस्य बस्तित्यातदपुर्सियाधि दर्शतं देवस्य भर्गः सहिते। यता जनीत्यादिश्रुतिपर्यास्त्रेष्णसम्बद्धान्यतः इति। तस्मात् सर्वस्य शास्त्रस्य विष्णुतस्यं सर्वेशसमितिसर्वे निरवद्यम्॥

इति सर्वदर्शनमञ्जूषे पूर्णप्रज्ञदर्शनम्।

तदेतदेषावमतं दायलादिपदवेदनीयं परतन्त्रदुःखावष्टलान दुःखान्तादीपितास्यदिमत्यरोषयमानाः पारमैययं
कामयमानाः पराभिता मुक्ता न भवन्ति परतन्त्रलात् पारमैयर्थरितलादसादादिवत् मुक्तात्मानस्य परमेयरगुषसन्धिनः
पुद्यले सति समस्यदुःखवीजविधुरलात् परमेयरवदित्याद्यनुमानं प्रमाणं प्रतिपद्यमानाः केषन मादेयराः परमपुद्द्यार्थसाधनपद्यार्थप्रपद्यनपरं पागुपत्रशास्त्रमात्रयन्ते। तचेदमादिस्वसम् प्रयातः पद्मपतेः पाद्मपत्रयोगविधिं व्याख्यास्थाम रति।
प्रवार्थः प्रवायत्रवः पूर्वप्रकृतापेषः। पूर्वप्रकृतस्य गृदं प्रति
जिव्यस्य प्रद्राः। गृदस्यक्षं गषकारितायां निक्षितम्

पञ्चकास्तर विश्वेषा गषचैकि चिकात्मकः। वेत्ता नवगणसास्य संस्कृत्ता गुद्दच्यत इति॥ स्ताभा मसा उपायास्य देशावस्ताविश्रद्धयः।

दीषाकारिवलान्यहै। पश्चकान्तीण हमय इति ॥
तिस्रो हमय इति प्रयोक्तयो जीण हम्मय इति कान्द्रमः प्रयोगः।
तच विधीयमानमुपायफलं लाभः ज्ञानतपादेवनित्यलिखितिगुद्धिभेदात् पश्चविधः। तदाष षरदमाचार्यः ज्ञानं तपोऽध नित्यलं खितिः गुद्धिष पश्चममिति। श्रात्माश्रितो दृष्टभावा मलः म मियाज्ञानादिभेदात् पश्चविधः। तद्याष

मियाज्ञानमधर्माय मित्रचेतुस्युतिसया। पत्रुतमूखं पश्चैते तन्त्रे देया विविक्तित इति॥ साधकस्य मुद्धिदेतुद्दपायः वास्त्रयीदिभेदात्पञ्चविधः। तद्याद वासचर्या जेपा धानं सदा सद्र स्रातिस्रथा।

प्रतिपत्तिस साभागामुपायाः पश्च निस्तिता इति ॥ येनार्थानुसन्धानपूर्वकं ज्ञानतपातृङ्की प्राप्तीति स देशे। गुरूज-नादिः । यदार

गुर्काना गुरादेशः साधानं रुद्र एव चेति। त्रालाभगाप्तेरेकतमादी यदवस्थानं सावस्था व्यक्तादिवित्रेषेस विशिष्टा। तदुक्तम्

व्यक्ताव्यकाजपादानं निष्ठा चैव हि पञ्चमिति। मिथाज्ञानादीनामत्यन्तव्यपादी विद्युद्धिः। सा प्रतियोगि-भेदात् पञ्चविधा। तदुक्तम्

त्रज्ञानसायमङ्गस दानिः मङ्गकरस च।

च्युतिर्हानिः पश्चलस्य श्रुद्धिः पश्चविधा स्रतेति ॥ दीचाकारिकञ्चकं चेक्तम्

द्रयं काखः क्रिया मूर्त्तिगृद्श्वेव हि पश्चम इति। बलपश्चकश्च

गुरुभितः प्रधादस मतेर्दन्द जयस्या।
धर्मस्वेवाप्रमादस वलं पश्चविधं स्थतमिति॥
पञ्चमललघूकरणार्थं मानामानविरोधिनोऽन्नार्जनोपाया हत्तयः भैच्छोत्स्ष्टययास्रभाभिधा इति। भेषमभेषमाकर एवावगन्तव्यम्।

त्रत्राधन्न दुःखामास प्रतिपादमम् त्राधात्मिकादि-दुःखयपादप्रत्रार्धतात्तस प्रमुच्देन कार्यस प्रतन्त्रवचन- लात्तस्य पतिशब्देन कार्णसेश्वरः पतिरीत्रितेति जगस्कार्णी-भू यरवचनतात्तस्य। यागविधी तु प्रसिद्धी। तत्र दुःखान्ती दिविधः चनाताकः साताकचेति तनानाताकः सर्वदःखाना-मत्यनोच्छेदरूपः शासानसु दृक्तियात्रतिसचपमैत्रर्थम्। तच दृक्षितिरेकापि विषयभेदात् पश्चविधापपर्यंते दर्भनं अवसं मननं विज्ञानं सर्वेज्ञलञ्चेति। तत्र सुद्धाव्यवहितविप्र-कष्टाभेषचाच्वसामादिविषयं ज्ञानं दर्भनम्। अभेषभन्दविषयं विद्धिज्ञावं अवषम्। समसचिनाविषयं विद्धिज्ञानं मननम्। विर्वत्रेषप्राक्तविषयं गन्यते।ऽर्थंतस्य विद्विज्ञानं विज्ञानम्। जनानुनाभेषाचेषु समासविसारविभागविभेषतञ्च तत्त्रवाप्तस-दोदितसिद्धिचानं सर्वेचलम् इत्येषा धीव्यक्तिः। क्रियाव्यक्ति-रेकापि चिविधोपचर्यते मनोजविलं कामक्पिलं विक्रमणध-र्भिलञ्चेति। तच निर्तिप्रयगीप्रकारिलं मनाजविलं। कर्मा-दिनिर्पेश्वस्य सेक्ष्यैवाननायसच्यविस्त्रप्रस्पतर्णाधिष्ठा-हलं कामक्पिलम्। उपगंदतकर एखापि निर्तिमये यर्थस-मन्धिलं विक्रमणप्रचिलिमिखेषा किषावकिः। यदस्रतस्रं सर्थं कार्यं चिविधं विद्या कसा पत्रुचेति । तथ पत्रुवधो विद्या सापि दिविधा। बाधाबाधसभावभेदात् बाधसभावा विवेकाविवेक-प्रकृतिभेदात् दिविधा तत्र या विवेकप्रकृतिः प्रमाणमात्र-बज्जा चित्ते खुचाते। चित्तेन चि सर्वः प्राणी वाद्यार्थाताक-प्रकाषामुख्यीतं सामान्येन विवेचितमविवेचितसार्थे चेतयते दिन । पत्रर्थधर्भभिका पुत्ररनेधिताका विद्या स्वयासं योगायते चेतनपरतम्त्रते यहाचेतना कला यापि दिविधा कायाखा कारणाख्या चेति। तन कार्याख्या दयविधा पृथियादीनि पञ्च तत्तानि रूपादयः पञ्च गुणास्ति। कारणाख्या
नयोद्यविधा ज्ञानेन्द्रियपञ्चकं कर्योन्द्रियपञ्चकम् त्रध्यवसायाभिमानसङ्क्ष्णाभिधदित्तभेदात् बुद्धाङक्कारमनोखचणमम्मःकरणत्रयस्ति। पश्चलसमन्त्री पगुः मेऽिप दिविधः साञ्चनो
निरञ्चनस्ति। तन साञ्चनः यरीरेन्द्रियसमन्त्री निरञ्चनस्त
तद्रितः। तत्रपञ्चस्त पञ्चार्यभाखदीपिकादी द्रष्ट्यः। समसद्यष्टिसंदारानुगद्दकारि कारणं तस्त्रेकस्थापि गुणकर्कभेदापेचया विभाग उतः पतिः साच द्रत्यादिना। तच पतिलं
निरतिप्रयद्दक्तियाप्रक्रिमस्तं तेनैत्र्यंण नित्रसम्बिलम् श्राचलमनागन्तुकैयर्यसमन्त्रिलम् द्रत्यादर्भकारादिभिस्तीर्थकरैःविक्पितम्।

चित्तदारेणाक्षेत्ररममन्थे थागः य च दिविधः क्रियालचणः क्रियोपरमस्च चण्येति। तच जण्यधानादिक्षः क्रियास्वच्यः क्रियोपरमस्च चण्येति। तच जण्यधानादिक्षः धर्मार्थयास्वच्यापारे विधिः। य च दिविधः प्रधानभूते मुख्यूत्यः
तच प्रधानभूतः साचाद्वर्षयेतः चर्या। सा दिविधा व्रतं दाराणि चिति। तच भस्मस्वानप्रयोपदार जपप्रदिच्यानि व्रतम्।
तदुक्तम् भगवता नकुस्तिमे भस्मना चिषवणं स्वायीत भस्न वि
वयीतित। अने।पद्दारो नियमः य च पडकः। तदुकं स्वकारेण द्वित्यीतवृष्ण स्वद्धारनमस्कार अप्यवस्क्षेत्रपदारेण स्व-

पतिष्टेतेति । तत्र इसितं नाम कच्छाष्ठपुटविस्कुर्जनपुरः बरम-इइहेळाड्डाय: । गीतं गान्धर्वत्रास्त्रयमयानुवारेण महेश्वरय-मन्धिगुषधर्मादिनिमित्तानां चिनानम्। नृष्यमपि नावामा-स्तानुषारेण चसापादादीनामुळोपणादिकमङ्गप्रताङ्गोपाङ्गपचितं भावाभावसमेतञ्च प्रयोक्तव्यम्। ऋडुकारी नाम जिक्रातासुरं-थामास्त्रिषाद्यमामः पुष्का त्रवनाद्यदृत्रो नादः। ज्ञडुनिति प्रब्दानुकारी वषिषितिवत्। यत्र सीकिका भविका तत्रीतत् पर्धः गूढं प्रयोक्तयम्। बिष्टं प्रसिद्धम्। दाराणि तु काचनस्यन्द-नमन्दनश्रक्षारणावितत्करणावितद्वाषणानि । तत्रासुप्रखेव सुप्ततिङ्गवद्दर्भनं क्रायनम्। वाय्विभूतस्थेव प्ररीरावयवानां राम्द्रगं कमानम्। अपहतपादेन्द्रियखेव गमनं मन्द्रनम्। इप-यावनसम्पन्नां कामिनीमक्लोक्यात्मानं कामुकमिव यैर्विलाधैः प्रदर्भयति तत् प्रदृक्कारणम्। कार्य्याकार्य्यविवेकविकस्थेव स्रो-किनिन्दितकर्यकरणमवितत्करणम्। चारतापार्यकादिमञ्दो-चारणमवितद्भाषणमिति। गुणभूतस्य चर्या त्रनुयादकोऽनुसा-नादिः भेचो च्छिष्टादिनिर्मिता चाग्यताप्रत्ययनिवृत्त्यर्थः। तद-युक्तं स्वकारेष त्रमुखाननिकां खिल्लधारीति॥ तत्र समासे। नाम धर्मिमाचाभिधानं तच प्रथमस्च एव छतम्। पञ्चानां पदार्थानां प्रमाणतः पञ्चाभिधानं विसारः। स खसु राजी-करभाये द्रष्टयः। एतेषां ययासभावं लचणते। उसद्वरेणाभि-धानं विभागः सं तु विचितशास्त्रानारेभ्ये। उभीषां गुणातिश्रयेन कथनं विशेषः। तथा हि श्रन्यत्र दुःखनिहित्तरेव दुःखान्तः इह तु पारमैश्वर्षप्राप्तिश्व। श्रन्यनाभूता भावि कार्यमिह तु नित्यं पश्चादि। श्रन्यत्र मापेचं कारणं इह तु निरपेचे। भग-वानेव। श्रन्यत्र केवस्थादिफसको चोगः इह तु पारमैश्वर्य-दुःखान्तफसकः। श्रन्यत्र पुनराहित्तः खर्गादिः इह पुनर-पुनराहित्तरूपः मामीषादिफसकः।

ननु महदेतदिन्द्र जालं यक्तरपेचं परमेयरकारणमिति
तथाले कर्मवैष्ण सर्वकार्याणां समस्मयसमृत्याद सेति दे षिदयं प्रादुः व्यात्। मैवं मन्येथाः यधिकरणलात्। यदि निरपेषस्य भगवतः कारणलं स्थान्तर्षं कर्मणो वैष्ण किमायातम्।
प्रयोजनाभाव इति चेत् कस्य प्रयोजनाभावः। कर्मवैष्ण कारणं किं कर्मिणः किंवा भगवतः। नाद्यः ई.यरे च्छानुग्रहीतस्य
कर्मणः सप्पाललेषपानेः तदनुग्रहीतस्य ययातिप्रस्तिकर्मवत्
कदाचित् निष्पाललसभावाच। न चेतावता कर्मस्यप्रतिकर्मवत्
कादिवदुपपन्तः। ई.यरे च्छायन्तलाच प्रग्रूनां प्रवृत्तः। नापि
दितीयः परमेयरस्य पर्याप्तकामलेन कर्मसाध्यप्रयोजनापेचाया
त्रभावात्। यदुकं समसमयसमृत्याद इति तद्ययुक्तम् त्रचिन्यत्रक्तिकस्य परमेयरस्यच्छानुविधायिन्या त्रयादतिक्रयात्रका
कार्यकारिकास्य परमेयरस्यच्छानुविधायिन्या त्रयादतिक्रयात्रका
कार्यकारिकास्य परमेयरस्यच्छानुविधायिन्या त्रयादतिक्रयात्रका
कार्यकारिकास्य परमेयरस्यच्छानुविधायिन्या त्रयादतिक्रयात्रका

कर्मादिनिरपेचन्त खेच्छाचारी यता द्वायम्।

ततः कारणतः शास्ते सर्वकारणकारणमिति॥

ननु दर्शनान्तरेऽपीयरज्ञानान्योचि सभ्यत एवेति सुते।ऽस्य

विभेष दति चेन्सैवं वादीः विकल्पानुपपत्तेः किमीयरविषय-

ज्ञानमाचं निर्माणकारणं किं वा माचात्कारः त्रथवा यथाव-त्तत्विद्धः। नादः प्राच्चमन्तरेणापि प्राक्चतजनवद्देवानाम-धिपो महादेव इति ज्ञानोत्पित्तमाचेण मेाचिषद्धी प्राच्चा-भ्यासवैपान्धप्रसङ्गात्। नापि दितीयः श्रानेकमलप्रचरोपचि-तानां पित्रितलेशचनानां पप्रह्नां परमेश्वरसाचात्कारानुपपत्तेः। स्तीयेऽस्रसातापातः पाद्यपत्रशास्त्रमन्तरेण यथावन्तत्वनिञ्च-यानुपपत्तेः। तदुक्रमाचार्यैः

ज्ञानमाचे यथा प्रास्तं साचाहृष्टिस्त दुर्लभा।
पञ्चार्थादन्यता नास्ति यथावन्तस्वनिञ्चय द्वति॥
तस्तात् पुरुवार्थकामैः पुरुवधारेयैः पञ्चार्थप्रतिपादनपरं
पाग्रुपतत्रास्त्रमात्रवणीयम्॥

दति यर्व्वदर्शनसङ्गृष्ठे नकुली प्रपाद्यप्रतदर्शनम्॥

तिममं परमेश्वरः कर्मादिनिरपेचः कारणमिति पश्चं वैष-म्यनैर्घृष्णदेषदूषितलात् प्रतिचिपनाः केषन माद्देश्वराः श्वेवा-गमसिद्धान्ततत्तं यथावदीचमाणाः कर्मादिसापेचः परमेश्वरः कारणमिति पश्चं कचीकुर्याणाः पचान्तरमुपचिपन्ति पतिप ग्रुपाश्रमेदात् भयः पदार्था दति। तदुकं तन्त्रतत्त्वश्चैः

चिपदार्थं चतुषादं महातन्त्रं जगहुदः। स्रवेषैकेन मंजिय प्राह विसारतः पुनरिति॥ ऋखार्थः उकास्तयः पदार्था यस्मिन् मन्ति तस्त्रिपदार्थं विद्या- क्रियाचागचर्याखायलारः पादा यसिन् तचतु यर्षं मदा-तन्त्रमिति। तच प्रग्रूमामखतन्त्रवात् पात्रामामेवेतन्यात् तदि-सचणस्य पत्युः प्रथममुद्देशः । चेतनत्वसाधमर्यात् पत्र्रमां तदा-नन्तर्थम्। त्रविष्ठानां पात्रानामन्ते विनिवेश इति क्रमनि-यमः दीचायाः परमपुरुवार्घचेतुलात्तस्याय पद्भवाभेश्वरस्ररू-पनिर्णयोपायभूतेन मन्त्रमन्त्रेत्ररादिमाहास्यनिसायकेन ज्ञा-नेन विना निष्पादयितुमशकालात् तदवबाधकस्य विद्यापादस्य प्राथम्यम् । त्रानेकविधमाङ्गदीचाविधिप्रदर्शकस्य कियापादस्य तदानकार्थम्। चागेन विना नाभिमतप्राप्तिरिति साङ्गचाग-ज्ञापकस्य यागपादस्य तदुत्तरत्मम्। विस्ति त्यरणनिषिद्भवर्ज-नरूपां चर्यां विना चागाऽपि न निर्वहतीति तत्प्रतिपादकस्य चर्यापादस्य चरमलमिति विवेकः। तत्र पतिपदार्थः मिवे। ऽभिमतः। मुकातानां विश्वेशरादीनाश्च यद्यपि त्रिवलमस्ति तथापि परमेश्वरपारतच्यात् खातन्युं नास्ति। ततञ्च तदनु-करणभुवनादीनां भावानां सिन्नवेशविश्विष्टलेन कार्य्यलमवग-म्यते। तेन च कार्यालेनेषां बुद्धिमत्पूर्व्यकलमनुमीयत रत्यनु-मानवश्चात् परमेश्वरप्रसिद्धिरूपपद्यते।

ननु देख्यैव तावत्कार्यात्मसिद्धं न हि किचित् केनचित् कदाचित् देदः क्रियमाणा दृष्टचरः। सत्यं तथापि न केन-चित् क्रियमाणतं देख्य दृष्टमिति कर्यदर्भनापक्रवा न युज्यते तस्यानुमेयलेनाष्प्रपत्तेः। देदादिकं कार्यं भवितुमर्दति स-चितेप्रविश्वितात् विनश्वरतादा घटादिवत् तेन च कार्यालेन मुद्धिमत्पूर्व्यकत्ममुमातं सुकरमेव। विमतं सकर्द्धकं कार्यातात् घटवत् यदुक्तसाधमं तदुक्तसाधं न यदेवं न तदेवं यथात्मादि। परमेश्वरानुमानप्रामाण्यसाधनानुमानमन्यवाकारीत्युपरम्यते।

श्रश्ची जन्तुरनोशो ऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । देश्वरप्रेरितो गच्छेत् खर्गं वा सभ्रमेव वा ।। दिति न्यायेन प्राणिक्वतकर्मानुपेचया परमेश्वरस्थ कर्द्यलोपपन्तेः । ग च स्वातन्त्र्यविद्यतिरिति वाच्यं करणापेचया कर्तुः स्वातन्त्र्यु-विद्यतेरनुपस्तमात् कोषाध्यचापेचस्य राश्चः प्रसादादिना दा-नवत्। यथोकं सिद्धगुरुभिः

खतम्ब्रखाप्रयोज्यलं करणादिप्रयोकृता।
कर्त्तुः खातम्ब्रमेनद्धि न कर्माद्यनपेश्वतेति॥
तथाच तत्त्रक्षांश्रयवशाद्धोगतताधनतद्पादानादिविश्वेषज्ञः
कर्त्ता श्रनुमानादिसिद्ध इति सिद्धम्। तदिदमुकं तच भवद्विर्वेह्स्यतिभिः

इ.च. भाग्यभागमाधनतदुपादानादि या विजानाति। तस्ति भ्रतस्रचीदं पुंखर्माश्रयविपाकश्रमिति। श्रम्यत्रापि।

विवादाधासितं सभैं बुद्धिमत्कर्द्यपूर्वकम्।
कार्यालादावयोः सिद्धं कार्ये कुमादिकं यथेति॥
सर्वात्मकलादेवास्य सर्वज्ञलं सिद्धम् श्रज्ञस्य करणासमावात्।
उक्तञ्च श्रीमसृगेन्द्रैः

मर्चन्नः सर्वकर्द्धतात् साधनाङ्गफलैः सह ।

येश यक्तानाति बुर्ते स तदेवेति सुख्यितमिति॥

त्रस्त तर्षि खतन्त्र रैत्ररः कर्त्ता स त तावद प्ररीरः घटादिन्

कार्येख प्ररीरवता कुलालादिना क्रियमानलदर्भनात् प्ररीरवले पास्रदादिवदीत्ररः क्रोप्रयुक्तोऽसर्व्यक्तः परिमितप्रक्तिः

प्राप्तुयादिति चेन्द्रीवं मंखाः त्रप्ररीरखाष्यात्मनः खप्ररीरस्यन्दादी कर्द्रलदर्भनाद भ्रुपगम्यापि घूमचे प्ररीरवल्वेऽपि भगवते।

न प्रागुक्तदेषानुषद्भः। परमेश्वरस्य हि मलकर्मादिपाप्रजाला

सभावेन प्रान्ततं प्ररीरं न भवति किन्तु प्राक्तं प्रक्रियोज्ञान

गादिभिः पञ्चभिर्मन्त्रीर्मस्तकादिक स्पनायामी प्रानमस्तकस्ततपुरुषविक्तो घोर इदयो वामदेवगुद्धः सद्योज्ञातपादः रैत्रर रित

प्रसिद्धा यथाक्रमानुग्रहितरोभावादानस्त्रण स्त्रितिस्वचिषाद्भ
वलच्च क्रत्यपञ्चककारणं स्त्रेच्छानिर्मितं तच्छरीरं न पास्रात्

प्ररीरसद्प्रम्। तदुक्तं श्रीमन्तृगेन्द्रे

मलाद्यसभावाच्छकां वपुर्नितादृषं प्रभारिति । श्रन्यचापि

> तदपुः पञ्चभिर्मन्त्रेः पञ्चक्रत्योपयोगिभिः। रेशनत्पुरुषाघोरवामार्चैर्मस्वकादिमदिति॥

ननु पञ्चवक्रास्त्रिपञ्चदृगित्यादिना त्रागमेषु परमेश्वरस्त्र मुख्यत एव प्ररीरेन्द्रियादियागः श्रूयत इति चेत् सत्यं निरा-कारे ध्यानपूजाद्यमस्रवेन भक्तानुग्रहकरणाय तत्त्रदाकारग-इषाविरोधात्। तदुक्तं श्रीमत्पाष्ट्रकरे

माधकस्य तु रचार्थं तस्य रूपिनदं सातिमिति।

त्रवापि

याकारवां स्वं निषमादुपा स्था नवस्वनाकारमुपैति बुद्धिरिति।

स्वायपञ्चकं च प्रपश्चितं भोजराजेन

पञ्चिषं तत् कृत्यं स्वष्टिस्थितिगं हारितरो भावः।

तद्दनु यहकरणं प्रेष्कां गतोदितस्या स्थिति॥

एतच स्वायपञ्चकं गुद्धाध्विषये गाचा क्षित्रकर्षकं स्वकृष्धविषये लगनादिदारेणेति विवेकः। तदुकां श्रीमत्करणे

गुद्धेऽध्विनि शिवः कर्त्ता प्रेष्कोऽनकोऽहिते प्रभोरिति।

एवञ्च शिवश्वस्येन शिवलयोगिनां मन्त्रेश्वरम्कात्मश्चिवानां सवाचकानां शिवलपात्रिमाधनेन दोचादिने। पायकचापेन सह पतिपदार्थे गंगहः स्वत दिति बोद्धस्यम्। तदित्यं पतिपदार्थे। निष्किपितः।

सम्प्रति पशुपदार्थी निरूषते । श्रनणुश्चेत्रश्चादिपदवेदनीया जीवात्मा पशुः न तु चार्याकादिवद्देशदिरूपः नान्यदृष्टं स्मर-त्यन्य इति न्यायेन प्रतिसन्धानानुपपत्तेः । नापि नैयायिका-दिवत् प्रकास्यः श्रनवस्थाप्रसङ्गात् । तदुक्तम्

मात्मा यदि भवेकोयसस्य माता भवेत् पर इति । पर मात्मा तदानीं स्थात् स परे। यदि हुम्बत इति । न च जैनवद्यापकः नापि बैद्धिवत् चिषकः देवकास्था-मनविस्क्षित्रतात्। तद्युक्तम्

श्रमविष्क्रमसङ्गावं वस्तु यहेशकास्ताः।

तिम् वेक्कनीत्यात्मने विभुनित्यतेति॥
नाणदैतवादिनामिवेकः भेगमितिनयमस्य पुरुषक्रवज्ञापकस्य सभावात्। नापि साङ्ख्यानामिवाकर्त्ता पात्रजाखापे। इने
नित्यनिरतित्रयदृक्तियाक्पचैतन्यात्मकश्चिववश्चवणात्। तदुक्तं
श्रीमकृगेन्द्रे।

पात्रान्ते शिवतात्रुतेरिति।
चैतन्यं दृक्तियाद्धपं तदस्थात्मनि सर्वदा।
सर्वतस्य यते। मुक्ती श्रूयते सर्वते। मुखमिति॥
तत्त्वप्रकाभेपि

मुक्तात्मानोऽपि शिवाः किञ्चैते तत्प्रसादता मुक्ताः। से।ऽन।दिमुक्त एको विज्ञेयः पञ्चमन्त्रतनुरिति।

पग्रक्तिविधः विज्ञानाकल प्रलयाकल सकलभेदात्। तच प्रथमो विज्ञानयागमन्त्रामेभागेन वा कर्मचये सति कर्मचया-र्घस्य कलादिभागनन्धस्थाभावात् केवलमलमाचयुको विज्ञा-नाकल इति व्यपदिस्थते। दितीयस्य प्रलयेन कलादेक्पसंहा-रात् मलकर्मयुक्तः प्रलयाकल इति व्यवच्चियते। व्यतीयस्य मलमायाकर्मात्माकवन्धचययद्तिः सकल इति संख्यते। तच प्रथमो दिप्रकारा भवति समाप्तकलुपासमाप्तकलुपभेदात्। तचाद्यान् कालुव्यपरिपाकवतः पुरुषधीरेयान् अधिकारया-ग्याननुष्द्याननादिविद्येश्वराष्ट्रपदं प्रापयति। तदिद्येश्वराष्ट्रकं निर्दिष्टं बद्धदेवत्ये

श्रननारीव स्टक्सस्य तथीव च शिवीत्तमः।

एकने चसाये वैकर्द्र श्वापि चिमूर्त्तिकः। श्रीकण्डस विखण्डी च प्रोक्ता विद्येश्वरा दमे॥ श्रान्यान् सप्तकोटिसञ्चातान् सन्त्राननुग्रहकरणान् विधन्ते। तद्कं तत्त्रप्रकाशे

पश्चवित्तिवधाः प्राक्ता विज्ञानप्रखयकेवली सकलः।

मलयुक्तस्वत्राची मलकर्मायुक्ता दितीयः खात्।

मलमायाकर्मायुक्तः सकलस्तेषु दिधा भवेदाचः।

श्राचः समाप्तकलुषेाऽसमाप्तकलुषेा दितीयः खात्।

श्राचाननुष्ण्य श्रिवो विद्येशले नियोजयत्पष्टी।

मन्त्रांख करे।त्यपरान् ते चेक्ताः कोटयः सप्तेति।

सेमश्रभुनाष्यभिद्धितं

विज्ञानाकसगामैको दितीयः प्रस्तयाकसः।

स्तीयः सकसः भारतेऽनुयाद्यस्तिविधा मतः।

तत्राद्यो मसमात्रेण युक्तोऽन्ये मसकसंभिः।

कसादिभूमिपर्यन्ततत्त्रेस्य सकस्रो युत इति॥

प्रस्तयाकस्रोऽपि दिविधः पक्षपात्रदयः तदिस्रचणस्र तत्र प्रसमे।

मोश्रं प्राप्तोति दितीयस्य पुर्यष्टकयुतः कर्मवश्रसानाविधजन्म
भागभवति। तद्युकं तत्त्रप्रकाभे

प्रस्वयाकसेषु येषामपक्षमस्तकसीणी वजन्येते।
पुर्याष्ट्रकदेषयुता यानिषु निख्यसासु कसीवजादिति।
पुर्याष्ट्रकमपि तचैव निर्दिष्टम्

खात् पुर्याष्टकमनाः करणं धीः कर्मा करणानीति।

विद्यतं चाघोरशिवाचार्येण पुर्याष्टकं नाम प्रतिपृष्षं नियतः सर्गादारभ्य कल्पानं मोचानां वा स्थितः पृथिया-दिकसापर्यमस्तिंशक्तसातानः स्रद्धो देषः। तथा चेक्तं तत्त-संग्रहे।

वस्धायसत्वगणः प्रतिपृत्तियतः कलाक्तोऽयम्।
पर्यटितं कर्मवग्नाद्भवनजदेचेव्ययस्य सर्वेव्यिति।
तथा चायमर्थः समपद्यतं स्रक्ताः करणश्रब्देन मनाबुद्धाद्यस्यारचित्तवाचिना स्रव्यान्यि पुंचा भागिकियायामक्तरङ्गाणि कलाकालिवयतिविद्यारागप्रकृतिगुणाख्यानि सप्त तत्त्वानि उपलद्धाने
धीकर्मश्रब्देन द्वीयानि पश्च भूतानि तत्करणानि च तन्माचाणि
विवद्धनो करणश्रब्देन द्वानकर्मेन्द्रियदश्यकं संग्रह्मते।

ननु श्रीमत्कालोत्तरे ग्रब्दः सार्गस्य रूपं रसे। गन्धस्य पश्चकम्। बुद्धिर्मनस्व हङ्कारः पृथ्छकमुदा इतिमिति श्रूयते त-त्कथमन्यथा कथ्यते। श्रद्धा श्वतएव च तत्रभवता रामक छोन तत् सत्तं ग्रक्तलपरतया व्याख्याचीत्य समिति प्रपञ्चेन । तथापि कथं पुनरस्य पृथ्छिकलं भृततन्त्रा त्र बुद्धीन्त्रथक में न्त्रियान्तः क-रणमं श्रेः पञ्चभिवं गैस्तत्कर स्मेन प्रधानेन कस्नादि पञ्चक कञ्च-कात्मान वर्गेस चारच्यलादित्य विरोधः। तत्र पृथ्छिक युतान् विश्रिष्ट पृष्यसम्बद्धान् कां श्विद नृष्ट स्मु भुवन पति समन् महेश्वरी- उननाः प्रयक्ति। तद्क्रम्

कृां खिदनुग्रह्म वितरति भुवनपतिलं महेश्वरक्षेषामिति। सक्तेषाऽपि दिविधः पक्तकलुषापक्तकलुषभेदात्। तत्राद्यान् परमेश्वरसात्परिपाकपरिपाच्या तदनुगुणभक्तिपातेन मण्डस्था-चष्टादभी सर्भतं मन्त्रेश्वरपदं प्रापयति । तदुक्रम्

> भेषा भविना सक्ताः कलादियोगाद हर्मुखे काले। ग्रतमष्टादम तेषां कुरुते खयमेव मन्त्रेभान्॥ तचाष्टी मण्डलिनः कोधाद्यास्तत्ममास वीरेमः।

श्रीकण्डः व्रतस्द्राः व्रतमित्यष्टादवाम्यधिकमिति।।
तत्परिपाकाधिकानिरोधेन व्रक्तुपसंद्यारेण दीवाकरणेन माचप्रदी भवत्याचार्यमूर्त्तिमास्त्राय परमेश्वरः। तद्युक्तम्

परिपक्तमसानेतानुत्सादनप्रक्तिपातेन। योजयित परे तत्ते सदीसयाचार्यमूर्त्तिस इति॥ श्रीमसृगेन्द्रेऽपि

पूर्वे व्यत्यासि तस्त्राणोः पात्रजासमपोद्यतीति। व्याक्तस्य नारायणकण्डेन तसम्बें तत एवावधार्यम् त्रसाभिस्त विस्तरभिया न प्रस्त्रयते। ऋपककसुषान् बद्धानणून् भाग-भाजो विधन्ते परमेश्वरः कर्मवन्नात्। तद्युक्तम्

> बद्धान् श्रेषानपरान् विनियुक्के भागभुक्तये पुंसः । तत्कर्भणामनुगमादित्येवं कीर्त्तिताः पत्रव इति ॥

श्रय पाग्रपदार्थः कथ्यते। पाग्रसतुर्विधः मसकर्ममायारो-धग्रतिभेदात्। ननु ग्रैवागमेषु मुख्यं पतिपग्रः पाग्रा इति कमा-स्नितयम्। तच पतिः श्रिव उक्तः प्रग्रवे। द्वापवे। श्र्यपञ्चकं पाग्रा इति पात्रः पञ्चविधः कथ्यते तत्कथं चतुर्विध इति गण्यते। उच्यते। विन्दोर्मायात्मनः श्रिवतच्यपद्वेदनीयस्य श्रिवपद्प्रा- तिसचणपर्ममुक्षपेचया पात्रवेऽपि तथागस्य विशेषरादिपद-प्राप्तिचेतुलेनापरमुक्तिलात् पात्रवेनानुपादानमित्यविरेश्धः। त्रतप्रवेक्तां तत्त्वप्रकाशे

पाणाञ्चतुर्विधाः खुरिति। स्रीमसृगेन्द्रेऽपि

प्रावतीको बलं कर्म मायाकार्यञ्चतुर्विधम्।
पात्रजालं समासेन धर्मनानैव कीर्त्तिता दृति॥
त्रखार्थः प्रावणेति प्रकर्षणाच्छादयत्यात्मने दृक्षिये दृति
प्रावतिः॥ खाभाविकाणुचिर्मलः स च देष्ठे खातन्त्रेणेति देशः।
तदुक्तम्

एकी ह्यनेकश्रित दृक्किययो आकेदकी मलः पुंसः।
तुषतण्डुलवत् ज्ञेयसाम्राश्रितकालिकावदेति॥
बस्नं रोधश्रितः त्रस्याः शिवश्रकेः पाश्राधिष्ठानेन पुरुवितरोधायकलादुपचारेण पाश्रलम्। तदुक्रम्

तासामधं वरा श्रक्तिः सर्वानुगाधिका शिवा । धर्मानुवर्त्तमादेव पाश इत्युपचर्यत इति ॥ क्रियते फलार्थिभिरिति कर्म धर्माधर्मात्मकं वीजाकुरवत् प्रवादक्षेणानादि । यथाकं श्रीमित्करणे

यथानादिर्मलस्य कर्मात्यकमनादिकम्। यद्यनादिरमं सिद्धं वैचित्रं केन देत्नेति॥ मात्यस्यां प्रकातमना प्रलये मध्यं जगत् सृष्टी यितां यातीति माया। यथोतां श्रीमसीरभेये श्रातिक्रिपेण कार्याणि तज्ञीनानि महाचये। विक्रती यात्रिमायाति साकार्येण कलादिनेति॥ यद्ययच बज्ज वक्रयमित तथापि ग्रन्थभूयस्वभयादुपरस्वते। तदित्यं पतिपशुपात्रपदार्थास्त्रयः प्रादर्शियत।

पतिविद्ये तथाविद्या प्रमुः पाम्रस्य कारणम्। तस्त्रिष्टक्ताविति प्रेक्ताः पदार्थाः षट् समासतः इत्यादिना प्रकारान्तरं ज्ञानरत्नावस्थादै। प्रसिद्धम्। सर्वे ततः एवावगन्तयमिति सर्वे समझसम्॥

इति सर्वदर्शनसङ्गृहे शैवदर्शनम्॥

श्वनापेचाविद्योनामां अडामां कारणलं दुखतीत्यपरितुखना मतान्तरमन्त्रिखनाः परमेश्वरेच्छावशादेव जगन्निर्धाणं
परिघुखनः खमंवेदनोपपत्थागमिसद्धप्रत्यगात्मतादात्ये नानाविधमानमेथादिभेदाभेदशां परमेश्वरे। उन्यमुखप्रेचित्रखचणखातन्त्र्यभाक् खात्मदर्पणे भावात् प्रतिविम्बबदभामयदिति भणनो बाह्माभ्यन्तरचर्याप्राणायामादिक्षेशप्रयामकलावैध्येण सर्वं सुलभमभिनवं प्रत्यभिज्ञामाच परापरसिद्ध्यपायमभ्यपगच्छनः परे माद्यस्याः प्रत्यभिज्ञाशाद्यमभ्यस्यन्ति। तस्थयनापि म्यङ्पि परीचकैः

स्रवं दृत्तिर्विद्यतिर्षाची दृष्ठतीत्युभे विमर्धिन्या । प्रकरण विवरण पञ्चकमिति ग्रास्तं प्रत्यभिज्ञायाः॥ त्रवेदं प्रथमं स्वम् कथिद्वासाच महेश्वरः खा-दाखं जनखाणुपकारमिच्छन्। समस्त्रम्यत्ममवाप्तिहेतुं तत्राद्यभिज्ञामुपपादयामीति॥

कथि दिति पर मेश्वराभिन्न गृह चरणार विन्द युग समाराध-नेन पर मेश्वरघटि तेने वेत्यर्थः श्वासा स्ति श्वा समन्तात् परि-पूर्णतया साद यिला खात्मोपभाग्यतां निर्गेखां गमयिला तद नेन विदित वेद्यलेन परार्थशास्त्र करणेऽधिकारे। दर्शितः श्वाया प्रतारण मेव प्रस्तेत् मायोक्ती श्वी महामायाधि-कता विष्णु विरिद्याचा यदी येश्वर्य से श्रेनेश्वरी भूताः स भगवान-नवस्त्रिश्वप्रकाशानन्द खातन्त्र पर मार्था महेश्वरः तस्य दास्यं दीयतेऽसी खामिना सर्वे यद्याभिस्ति वित्तित दासः पर मेश्व-रख इपखातन्त्र पात्र मित्रार्थः । जन शब्दे नाधिकारि विषय निय-माभावः प्रादर्शियस्य यस्य होदं ख इपकथनं तस्य तस्य महा-फ संभवति प्रधानस्वेव पर मार्थ फ सलात्। तथापदि संग्रिव श्रेषे परम गुहिभ भगवत् से। मान न्द नाथपादैः

एकवारं प्रमाणेन प्रास्तादा गुरुवाकातः।
ज्ञाते प्रिवले सर्वाक्षे प्रतिपत्त्या दृढात्मना ॥
करणेन नास्ति कृत्यं कापि भावनया सकृत्।
ज्ञाते सुवर्णे करणं भावनां वा परित्यजेदिति॥
श्रिपत्रब्देन स्वात्मनसद्भिन्नतामाविष्कुर्वता पूर्णलेन स्वात्मनि
परार्थसम्पत्त्यतिरिक्तप्रयोजनान्तरावकात्रस्र पराक्षतः। परार्थस्

प्रयोजनं भवत्येव तस्त्रष्णयोगात् न स्ययं देवगापः खार्थ एव प्रयोजनं न परार्थ इति। अतएवोक्तमस्त्रपादेन यमर्थमिष-कृत्य प्रवक्ति तत्प्रयोजनिमिति। स्वप्रबद्धः सामीपार्थः तेन जनस्य परमेश्वरसमीपताकरणमानं फसम् अतएवाद समस्तिति परमेश्वरतासाभे दि सर्वाः सम्यद्कित्यस्त्रमयः सम्यक्ता एव रोहणाचससाभे रक्षसम्यद् इव। एवं परमेश्वरतासाभे किम-स्मत् प्रार्थनीयम्। तदुक्तमृत्यसाचार्थः

भक्तिसस्त्रीसस्द्भागां किमन्यदुपयाचितम्। एनया वा दरिद्राणां किमन्यदुपयाचितमिति॥ इत्यं वडीसमासपचे प्रयोजनं निर्दिष्टम्। बज्जबीहिपचे ह्रपायः समस्य वाद्याभ्यनार्ख निष्यसुखादेची समसिद्धिः तथा-लप्रकात्रः तस्थाः सम्यगवातिर्यस्थाः प्रत्यभित्रायाः हेतुः सा तथाका । तस्य महेश्वरस्य प्रत्यभिज्ञा प्रतिमाभिमुख्येन ज्ञानम्। स्रोके दि य एवायं चैन इति प्रतियन्धानेनाभिमुखीभूते वस्तुनि ज्ञानं प्रत्यभिज्ञेति व्यविष्ट्रयते र्हापि प्रसिद्धपुरावसिद्धाग-मानुमानादिपरिज्ञातपरिपूर्णशक्तिके परमेश्वरे सति खासा-न्यभिमुखीभूने तच्छिक्तप्रतिषन्धानेन ज्ञानमुदेति नूनं स एवे-श्वरे। इसिति। तामेतौ प्रत्यभिज्ञामुपपादयामि उपपन्तिः मस्भवः सभावतीति तस्मर्याचर्णेन प्रयोजनव्यापारेण सम्पा-दयामीत्यर्थः । यदीयरसभाव एवात्मा प्रकाशते तर्धि किम-नेन प्रत्यभिज्ञाप्रदर्भनप्रयासेनेति चेत् तचायं समाधिः खप्रका-यतया सततमवभासमानेऽपातानि मायावकात् भागेन प्रका- श्रने पूर्णतावभाषिद्धये दृक् किया त्मक श्रास्ताविष्क रणेन प्रत्य-भिज्ञा प्रदर्शते। तथा च प्रयोगः श्रयमात्मा परमेश्वरो भवि-तुमईति ज्ञानिक याश्र किमचात् या यावित ज्ञाता कर्ना च स तावतीश्वरः प्रसिद्धेश्वरवत् राजवदा। श्रात्मा च विश्वज्ञाता कर्ना च तसादीश्वरोऽयमिति श्रवयवपञ्चक स्थाश्रयणं माया-यादेन नैयायिक मतस्य कचीकारात्। तदुक्र मुद्याकर स्नुना

कर्त्तरि ज्ञातरि खास्मन्यादि षिद्धे महेश्वरे।
श्रवजातमा निषेधंवा षिद्धिं वा विद्धीत कः॥
किन्तु मेा हवशादिसान् दृष्टेऽयनुपलिते।
श्राह्माविष्करणेनेयं प्रत्यभिज्ञीपदर्श्यते॥

## तथा हि।

सर्वेषामि भूतानां प्रतिष्ठा जीवदाश्रया।

ज्ञानं किया च भूतानां जीवतां जीवनं मतम्॥

तत्र ज्ञानं खतः सिद्धं किया काम्याश्रिता सती।

परैरप्युपखच्छेत तथान्यज्ज्ञानमुख्यत इति॥

या चैषां प्रतिभा तत्तत्पदार्थकमक्षिता।

भक्षमानन्दचिद्रूपः प्रमाता स महेश्वर इति च॥

से।मानन्दनाथपादैरपि

सदा शिवात्मना वेत्ति सदा वेत्ति सदात्मना इत्यादि। ज्ञानाधिकारपरिसमाप्तावपि

> तदैक्येन विना नास्ति पंविदां से काकपद्धतिः। प्रकाष्ट्रीक्या सदेकलं मातेकः स इति स्थितः॥

य एवार्थध्यत्नेन नियतेन महेसरः।
विमर्श एव देवस ग्रुद्धे ज्ञानिकये यत दित॥
विद्यतं चाभिनवगुप्तार्थीः। तमेव भानामनुभाति सर्व्यं तस्य भाषा सर्व्यमदं विभागीति श्रुत्या च प्रकाणचिद्रूपमित्तवा मर्व्यस्य भावजातस्य भाषकत्मभृपेयते ततस्य विषयप्रकाशस्य नीसप्रकाशः पीतप्रकाश दित विषयोपरागभेदाद्भेदः। वस्तुतस्य देणकासाकारमञ्जो चवैकस्यादभेद एव स एव चैतन्यरूपः प्रकाशः प्रमातेष्युच्यते तथाच पठितं ज्ञिवस्रचेषु चैतन्यमात्मेति। तस्य चिद्रूपत्ममविक्त्यविमर्श्रतमानन्यो मुखलमानन्दैकघनलं माहेश्वर्यमिति पर्यायः स एव द्ययं भावात्मा विमर्शः ग्रुद्धे पारमार्थिकी ज्ञानिकये तच प्रकाशक्रपता ज्ञानं स्रते। जगिन्स्याद्यलं किया। तच निक्पितं कियाधिकारे

एष चानन्दश्रक्तिलादेवमाभासयत्यमून्।
भावानिच्छावश्रादेषा किया निर्माष्टताच्य मेति॥
छपसंदारेऽपि।

दत्यं तथा घटपटाद्याकारजगदात्मना।
तिष्ठामेरिविमच्छैव देतुकर्वकता किचेति॥
तिस्मन् पतीदमसीति कार्यकारसतापि या।
सायपेचाविद्यीनानां जडानां नेरापपद्यते
दिति न्यायेन यता जडस न कारसता न वा अनीसरस चेतनस्यापि तस्माचीन तेन जगद्रतजन्मस्वित्यादिभावविकारतच्चद्वेदिकियासद्वस्रूपेस स्वातुमिच्छोः स्वतन्त्रस्य भगवते। मद्ये-

यर खेकी ने निर्मा कृतसभावा किया विश्वकर्दलं वाच्यत इति। इच्छामाचेण अगिस्त्रमाणिमत्यच दृष्टाकोऽपि खाष्टं निर्दिष्टः

योगिनामिप सदीजे विनेवेक्कावमेन यत्।
घटादि जायते तत्तत् स्थिरखार्थिकयाकरिमिति॥
यदि घटादिकं प्रति स्टराधेव परमार्थतः कारणं स्थात्तर्हि कथं योगीक्कामाचेण घटादिजमा स्थात्। प्रधोच्येत प्रम्य एव स्टदी-जादिजन्या घटाक्कुरादयो योगीक्काजन्यास्वन्या एवेति तचापि वेधिये सामग्रीभेदात्तावत् कार्यभेद इति सर्वजनप्रसिद्धम्। ये तुवर्णयित्त ने।पादानं विना घटाद्युत्पत्तिरिति योगी विक्क्ष्या परमाणून् स्थापारयन् सङ्घटयतीति तेऽपि वेधिनीयाः। यदि परिदृष्टकार्यकारणभावविपर्ययो न सभ्येत तर्षि घटे स्ट्रिप्टकार्यकारणभावविपर्ययो न सभ्येत तर्षि घटे स्ट्रिप्टकार्यकारणभावविपर्ययो न सभ्येत तर्षि घटे स्ट्रिप्टकार्यकारणभावविपर्ययो न सभ्येत तर्षि घटे स्ट्रिप्टकार्यकारमञ्जातघटदेहादिसभ्येत दुःसमर्थ एव स्थात् स्वतन एव तु तथा भाति भगवान् भूरिभगे। महादेवे। निय-स्यनुवर्त्तनो सङ्ग्नघनतरस्थातन्य इति पचे न काचिदनुपपत्तिः। भत्यत्वात्तं वसुगुप्ताचार्यैः

निर्पादानसभारमभित्तावेव तत्वते।
जगिचत्रं नमसासी कलासाध्याय प्रकृतिन दति॥
नमु प्रत्यगात्मनः परमेश्वराभित्रते संसारसम्बन्धः कथं भवेदिति चेत्तचे क्रमागमाधिकारे

एष प्रमाता मायान्धः यंशारी कबावन्धनः।

विद्यादिकापितैश्वर्यसिद्धनो मुक्त उच्चत इति॥

ननु प्रमयस्य प्रमाचभिन्नले वन्धमुक्तयोः प्रमेषं प्रति को वि
भेषः श्रवाण्नरमुक्तं तत्त्वार्थमंग्रहाधिकारे

मेयं गाधारणं मुक्तः खात्माभेदेन मन्यते। मचेश्वरा यथावद्धः पुनरत्यन्तभेदवदिति॥ ननातानः परमेश्वरतं खाभाविकं चेन्नार्थः प्रत्यभिज्ञाप्रार्थनया निह वीजमप्रत्यभिज्ञातं मित सहकारिसाकस्ये ऋडूरं ने।त्या-दयति तसात् कसादात्मप्रत्यभिज्ञाने निर्वन्ध इति चेदुच्यते। प्र्णु तावदिदं रचस्यं दिविधा द्वार्थिकया वाद्याङ्करादिका प्रमाहविश्रानि चमत्कारसारा प्रीत्यादिइपा च तचाद्या प्रत्य-भिज्ञानं नापेचते दितीया तु तद्पेचत एव । इषाष्यस्मीयर इत्येवसूतचमत्कारसारा परापरसिद्धिसचणजीवात्मैकलमिन-त्रिभृतिक्पार्थिक्रियेति खक्पप्रत्यभिज्ञानमपेचणीयम्।ननु प्रमा-हृवित्रान्तिसारार्थिकिया प्रत्यभिज्ञानेन विना दृष्टा सती तस्मिन् दृष्टेति क दृष्टम्। त्रवी चते नायकगुणगणसंत्रवणप्रदृद्धानुरागा काचन कामिनी मदनविज्ञला विरुद्धक्षेत्रमसद्माना मदनले-खावसम्बनेन स्वावस्थानिवेदनानि विधन्ते तथा वेगान्तस्विकट-मटत्यपि तस्मिन्नवलेािकतेऽपि तदवले।कनं तदीयगुणपराम-र्भाभावे जनसाधारणलं प्राप्ते इदयङ्गमभावं न सभते। यदा तु मूर्त्तिवचनात्त्रदीयगुणपरामधं करोति तदा तत्वणमेव पूर्ण-भावसळीति। एवं खात्मनि विश्वेश्वरात्मना भाषमानेऽपि तन्नि-भीमनं तदीयगुणपरामर्पविरहममये पूर्षं भावं न मन्पादयति

यदा तु गुरुवचनादिना सर्व्यज्ञत सर्व्यकर्ततादिसचणपरमेश्व-रोत्कर्षपरामर्श्वी जायते तदा तत्वणमेव पूर्णात्मताचाभः। तदुक्रं चतुर्थे विमर्श्वे

तैस्तरणुपयाचितेस्पनतस्त्रस्याः स्थितोऽण्यन्तिके कान्तो स्नोक्तसमान एवमपरिज्ञातो न रन्तुं यथा। स्नोक्सिय तथानपेचितगुणः स्नात्मापि विश्वेश्वरी नैवायं निजवैभवाय तदियं तप्रश्वभिज्ञोदिता दति॥ श्वभिनवगुप्तादिभिराचार्थीर्विचितप्रतानोऽपि श्रथमर्थः संग्रहमु-पक्रममाणैरसाभिर्विक्तरभिया न प्रतानित दति सर्वे प्रवम्॥ दित सर्वेदर्गनसङ्गुदे प्रश्वभिज्ञादर्गनम॥

त्रपरे माहे यराः परमेश्वरतादाक्यवादिने।ऽपि पिण्ड खेर्ये सर्व्वाभिमता जीवन्युक्तिः सेत्यतीत्याखाय पिण्ड खेर्यो।पायं पारदादिपदवेदनीयं रसमेव सङ्गिरनो रसस्य पारदलं संसार-परपारप्रापण हेतुलेन । तद्कम्

संसारस्य परं पारं दत्तेऽसी पारदः सात इति। रसार्खवेऽपि

पारदो गदितो यस्मात् पराधै साधकोत्त्रमैः।
सुत्रोऽयं मत्ममो देवि मम प्रत्यक्रसमावः।
मम देहरसे यस्माद्रमस्तेनायमुख्यते दति॥
प्रकारान्तरेणापि जीवन्यक्रियमेग नेयं वाचे। यक्तिर्यक्रिमतीति

चेस षट्खिप दर्शनेषु देखपाताननारं मुक्तेक्कतया तन विश्वा-यानुपपत्था निर्विचिकित्सप्रवृत्तेरनुपपत्तः। तद्युकं ति व षड्दर्शनेऽपि मुक्तिस्त दर्शिता पिष्डपातने। करामसक्तवत्सापि प्रत्यचा ने।पत्तभ्वते। तस्मान्तं रचयेत्पिष्डं रमैस्वैव रसायनैरिति॥ गीविन्दभगवत्पादाचार्थेरिप

इति धनप्ररोरभागानाला नित्यान् सदैव यतनीयम्।
मुक्ती सा च ज्ञानात् तचाम्यासात् स च स्थिरे देहे इति।
ननु विनयरतया दृष्यमानस्य देहस्य कथं नित्यलमवमीयतः
इति चेनीवं मंसाः वाट्कीधिकस्य प्ररोरस्थानित्यले रमाभकपदाभिस्य प्ररोगिस्थि जातस्य नित्यले। पपत्तेः। तथाच रसदृष्ये

ये चात्यक्रमरीरा इरगै।रीस्टिजान्तरं प्राप्ताः वन्द्यासे रसिद्धा मन्त्रगणः किङ्करे। येषामिति। तस्माच्जीवन्मुकिं समीहमानेन ये।गिना प्रथमं दिखतनुर्विधेया इरगै।रीस्टिसंयोगजनितलञ्च रसस्य इरजलेनाभ्रकस्य गै।री-सम्भवलेन तत्त्तदात्मकलमुक्तम्

श्रम्भकस्यव वीजन्तु मम वीजन्तु पारदः।
श्रमधोर्मेसनं देवि सृत्युदारिख्यनाश्रममिति॥
श्रात्यस्यमिदमुत्र्यते देवदेत्यमुनिमानवादिषु बद्दवी रससामश्राद्यं देदमात्रिय जीवन्युक्तिमात्रिताः श्रूयन्ते रसेश्वरिमद्वानो

देवाः केचित्राहेशाद्या देखाः काव्यपुरः बराः ।
मुनयो बालखिल्याद्या नृपाः से मेसरादयः ।
गाविन्दभगवत्पादाचार्यो गाविन्दनायकः ।
चर्वटिः कपिलो व्याखिः कापाखिः कन्दलायनः ।
एतेऽन्ये बहवः विद्धा जीवसुकास्वरन्ति हि ।
तनु रसमयीमाय तदात्मक कथाचणा दति ॥
स्रवसेवास्यार्थः परमेस्वरेण परमेस्वरीं प्रति प्रपश्चितः

कर्मयोगेन देवेशि प्रायते पिष्डधारणम्।
रमय पवनस्रेति कर्मयोगे। दिधा स्रतः॥
मृर्च्छितो हरति व्याधीन् स्रते। जीवयति स्वयम्।
बद्धः खेचरतां कुर्याद्रसे। वायुस्र भैरवीति॥
मृर्च्छितस्रक्रपमणुक्तम्

नानावर्षी भवेत् स्रती विद्याय घनचापसम्।
स्वषं दृष्यते यस्य मूर्च्यितं तं वदन्ति दि॥
श्राद्रिलञ्च घनलञ्च तेजी गीरवचापसम्।
यस्वैतानि न दृष्यन्ते तं विद्यान् स्तस्रतकमिति॥
श्रन्यच बद्धसङ्घमष्यभाषि

श्वतस सघुद्रावो तेजस्ती निर्मासी गुरः।
स्कोटनं पुनरावृत्ती बद्धस्तस्य सचणमिति॥
ननु इरगारीस्विधिसिद्धी पिष्डसीर्यमास्वातं पार्यते तिसिद्धिरेव कथमिति चेन्न श्रष्टादश्रमंस्कार्वश्रात्त्रदुपपत्तेः। तदुक्त
माचार्यैः

तस्य चि साधनविधी सुधियां प्रतिकर्षानिर्यासाः प्रथमम्। त्रष्टादम मंस्कारा विज्ञातयाः प्रयक्षेनेति। तेच संस्कारा निरूपिताः

खेदन मईन मूर्ष्कन खापन पातन निरोधनियमास।
दीपन गगन गामप्रमाणमध जारणा पिधानम्॥
गर्भद्रुतिवाद्मद्रुतिचारणसरागसारणासैव।
कामणवेधी भचणमष्टादमधित रमकर्मेति॥
तस्प्रसस्त गोविन्दभगवत्पादाचार्य सर्वज्ञरामेश्वरभष्टारकप्रस्तिभिः प्राचीनैराचार्थैनिक्पित इति ग्रन्थभूयस्त्रभयादुदास्रते।

न च रसभाक्तं धातुवादार्थमेवेति मन्तयं देखवेधदारा मुक्ते-रेव परमप्रयोजनलात्। तदुक्तं रसार्खवे

खे। इवेधस्वया देव यह त्तं पर मी शितः ।

तं दे इवेध माचला येन स्थात् खेचरी गतिः ॥

यथा खे। हे तथा दे हे कर्त्तवः स्थतकः मता ।

समानं कुरते देवि प्रत्ययं दे इखे। इये। ।

पूर्वे खे। हे परी चेत प्रयादे हे प्रयोजयेदिति ॥

नन् सिचदानन्दात्मकपरतत्त्वस्पुरणादेव मुक्तिमिद्धी किमनेन दिव्यदेष्टसम्पादनप्रयासेनेति चेत्तदेतदवात्तं वार्त्तशरीरालाभे तदार्त्ताया श्रयोगात्। तदुकं रसष्ट्दये

गिस्तानस्पविकस्पः सर्थाध्वविविक्तिसिद्दानन्दः। स्पुरिताऽप्यस्पुरिततनेाः कराति किं जन्तुवर्गस्थेति॥

यं जर्या झर्झरितं कामश्रामादिदुःखिवग्रद्य।
योग्यं तं न ममाधा प्रतिहत्वद्भीन्द्रियप्रमरम्।।
वालः षोडग्रवर्षा विषयरमाखाद्रु न्यान्यः परतः।
यातिविका दृद्धा मर्त्यः कयमाप्रु यासुक्तिमिति॥
ननु जीवलं नाम संमारिलं तिद्वपरीतलं मुक्तलं तथाच परस्पर्रविरुद्धयोः कथमेकायतमलमुपपन्नं खादिति चेत्तदनुपपन्नं
विकल्पानुपपत्तेः मुक्तिस्वावत् मर्व्यतीर्थकरममता मा कि ज्ञेयपदे निविग्रते न वा चरमे ग्रग्रविषाणकल्पा स्थात् प्रथमे न जीवनं
वर्जनीयमजीवता ज्ञाद्यलानुपपत्तेः। तदुक्तं रमेश्वरसिद्धान्ते

रसाक्ष मेयमार्गिको जीवमी चोऽस्वधी मनाः।
प्रमाणान्तरवादेषु युक्तिभेदावस्र मिषु।
ज्ञान ज्ञेयमिदं विद्धि सर्व्यमन्तेषु समातम्।
नाजीवन् ज्ञास्ति ज्ञेयं यदते। ऽस्त्येव जीवनमिति॥
न चेदमदृष्टचरमिति मन्त्रयं विष्णुस्तामिमतानुसारिभिः नृपश्चास्त्रश्चरीरस्य नित्य ले। पणादनात्। तदुक्तम् साकारसिद्धी

यचित्रित्यनिजाचिन्यपूर्णानन्दैकविग्रहम्।
नृपञ्चास्यमदं वन्दे त्रीविष्णुस्वामिषयातमिति।।
नन्देतत् सावयवं रूपवदवभाषमानं नृकष्ठीरवाष्ट्रं सदिति न
यक्षच्छत दत्यादिनाचेपपुरः सरं सनकादिप्रत्यचं सदस्त्रीर्षा
पुरुष दत्यादित्रुति तमह्नतं बास्त्रक्षमम्बुजेचणं चतुर्भृजं प्रद्वान्
दाद्यदायुधमित्यादि पुराणस्चणेन प्रमाणचयेण मिद्धं नृपञ्चाननाष्ट्रं कथमसत् स्वादिति। सदादीनि विश्वषणानि गर्भत्रीका-

म्मिन्नैः विष्णुखामित्ररणपरिषतामाः करणैः प्रतिपादितानि। तस्रादस्रदिष्टदेष्टमित्यलमत्यन्तादृष्टं न भवतीति पुरुषार्थका-मुकैः पुरुषैरेष्टयम्। त्रत एवाक्तम्

श्रायतमं विद्यानां मूलं धर्मार्थकाममोत्ताणाम्। श्रेयः परं किमन्यक्करीरमजरामरं विद्यायैकमिति। श्रजरामरीकरणसमर्थस रसेन्द्र एव तदाइ

एकोऽसे। रसराजः ब्ररीरमजरामरं कुरुत इति। किं वर्णाते रसस्य माद्याव्यं दर्शनसार्थनादिनापि मद्दत्पालं भ-वति। तदुक्तं रसार्थवे

दर्शनात् सर्धनात्तस्य भचणात् स्नरणादिष ।
पूजनाद्रसदानाच दृश्चते विश्वधं फलम् ॥
केदारादीनि लिङ्गानि पृथियां यानि कानिचित् ।
तानि दृष्टा तु यत्पुष्यं तत्पुष्यं रसदर्शनादित्यादिना ॥
श्वन्यचापि

काम्यादिसर्वेलिक्नेभ्या रसिलक्नार्चनं विविध्यति। प्राप्यते येन तिसक्नं भागारीग्यास्त्रतामरिमिति। रसिनन्दायाः प्रत्यवायाऽपि दर्शितः

प्रमादाद्रमिनन्दायाः श्रुतावेनं सारेत् सुधीः।
द्राक् त्यजेन्निन्दकं नित्यं निन्दया पूरिताग्रुभमिति॥
तसादसादुक्तया रीत्या दिव्यं देषं सम्पाद्य वेशगाभ्यासवणात्
परतत्त्वे दृष्टे पुरुषार्थप्राप्तिर्भवति। तदा
भृयुगमध्यगतं यत् णिखिविद्युत्स्वर्यवक्तगद्गावि।

Digitized by Google

केषाश्चित्पुष्यदृशामुकीस्ति चिनायं ज्योतिः।
परमानन्दैकरसं परमं ज्योतिः सभावमविकस्यम्।
विगसितस्कसक्षेत्रं श्रेयं शान्तं स्वसंवेश्यम्।
तिस्रिश्राधाय मनः स्कुरद्खिलं चिनायं जगत्पश्चम्।
जसन्नक्ष्यंवन्थां ब्रह्मविमिश्चैव चान्नोतिति।

युति स

रसे वे सः रसं होवायं खन्धानन्दीभवतीति। तदित्यं भवेदन्यदुः खभरतरणोपाया रस एवेति सिद्धम्। तथाच रसस्य परत्रह्मणा साम्यमिति प्रतिपादकः स्नोकः

यः खात् प्रावरणाविमे। चनिधयां साध्यः प्रक्रत्या पुनः
सम्पन्नी सहते न दीव्यति परं वैश्वानरे जाग्रति।
जाता यद्यपरं न वेदयति च खंस्मात् खयं द्यातते
था ब्रह्मीव स दैन्यमं स्थतिभयात् पायादमा पारद द्रति॥
दिति सर्व्यदर्भनमंग्रहे रसेश्वरदर्भनम्॥

इष्ड खबु निखि बप्रेचावित्रमर्गप्रतिकू बवेदनीयतया निखि-बात्ममंवेदनिषद्धं दुःखं जिष्ठासंसद्धानापायं जिज्ञासः पर-मेत्ररसाचात्कारमुपायमाक खयति

यदा पर्यावदाकाशं वेष्टयनी ह मानवाः ।
तदा शिवमविश्वाय दुःखखानो भविष्यति ।
दायादिव चन नि चयप्रामाष्णात् । परमेश्वर्याचात्कार स्र श्रवणमननभावनाभिर्भावनीयः । यदा इ

चागमेनानुमानेन धानाभासवसेन च। चिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां लभते यागम्त्रममिति। तच मननमनुमानाधीनं अनुमानञ्च यात्रिज्ञानाधीनं यात्रि-ज्ञानञ्च पदार्थविवेकसापेचम्। यतः पदार्थवट्कम् यथाता धमें वाखाखाम रत्यादिकायां दमलच्छां कणभचेण भग-वता व्यवास्त्रापि तचाक्रिकदयात्मके प्रथमेऽध्याये समवेताग्रेष-पदार्थकथनमकारि। तत्रापि प्रथमाक्रिके जातिमसिरूपणं दि-तीयाक्रिके जातिविशेषयार्निक्षणम्। श्राक्रिकदययुक्ते दितीये-थाये द्रचनिक्पणं तचापि प्रथमाक्तिके भूतविशेषण अपणं दि-तीये दिकासप्रतिपादनम्। श्राक्रिकदययुके हतीये श्रात्मान्तः-करणसचणं तचायातासचणं प्रथमे दितीये श्रनः करणसचणम् त्राक्तिकदययुक्ते चतुर्थे जरीरतदुपयोगिविवेचनं तचापि प्रथमे तदुपयोगिविवेचनं दितीये ग्ररीरविवेचनम्। त्राक्रिकद्यवित पञ्चमे कर्मप्रतिपादनं तचापि प्रथमे ग्रहीरसम्बन्धिकर्माचनन दितीये मानमकर्माचिन्तनम्। त्राक्तिकदयश्राखिनि षष्ठे श्रीत-धर्मानिक्पणं तचापि प्रथमे दानप्रतिग्रहधर्मविवेकः दितीये चातुरात्रस्योचितधर्मानक्रपणम्। तथाविधे सप्तमे गुणसमवा-यप्रतिपादनं तचापि प्रथमे बुद्धिनिरपेचगुषप्रतिपादनं दितीये तसापेचगुणप्रतिपादनं समवायप्रतिपादनञ्च। श्रष्टमे निर्विक-च्यक्सविक व्यक्तप्रत्य चप्रमाण चिन्तनम्। नवमे बुद्धिविशेषप्रति-पादनम्। दशमे श्रनुमानभेदप्रतिपादनम्। तत्र उद्देशी सचर् परीचा चेति चिविधास बास्त्रस प्रवृत्तिः। मनु विभागा-

पेचया चातुर्विध्ये वक्तये कयं चैविधमुक्तमिति चेक्यैवं मंखाः विभागस्य विश्वेषाद्वेश्व एवामाभीवात्। तत्र द्रव्यगुणकर्मसामा-न्यविश्रेषसमवाया भावा इति षडेव ते पदार्था इत्यृद्देशः। किमन कमनियमे कार्णम् उच्यते समसपदार्थायतमलेन प्रधानस्थ द्रव्यस्य प्रथममुद्देशः श्रननारं गुणले।पाधिना सकसद्रव्यवत्तेर्ग्-णस्य तदनु मामान्यवत्त्वमाम्यात् कर्माणः पञ्चात्तत्त्रितस्य मामान्यस तदनन्तरं समवायाधिकरणस विशेषस श्रनी श्रव-ब्रिष्टस्य समवायस्थेति क्रमनियमः। ननु षडेव पदार्था इति कयं कथ्यते त्रभावस्थापि सद्भावादिति चेनीवं वेश्वः नजर्थानुह्मिख-तधीविषयतया भावरूपतया षडेवेति विविचतलात् तथापि कथं षडेवेति नियम उपपद्यते विकल्पानुपपत्तेः तथादि नियमय-वक्के द्यं प्रमितं न वा प्रमितते कयं निषेधः श्रप्रमितते कथ-मारां निष्ठ किञ्चत् प्रेचावान् मूषिकविषाणं प्रतिषेड्ं यतते ततञ्चानुपपत्तेनी नियम इति चेनीवं भाषिष्ठाः सप्तमतया प्रमिते श्रत्थकारादी भावलस्य भावतया प्रमिते यक्तिमञ्जादी सप्तम-लख च निषेधादिति इतं विसरेण।

तच द्रवादिचितयस द्रव्यतादिर्जातिर्संचणम्। द्रव्यतं नाम गगणारविन्द्समवेतते सति नित्यगन्धासमवेतम्। गुणतं गाम समवायिकारणासमवायिकारणभिन्नसमवेतसत्तासाचा-द्वाप्यजातिः। कर्मतं नाम नित्यसमवेतत्वसित्तसत्तासाचाड्या-प्यजातिः। सामान्यन्तु प्रध्यंसप्रतियोगित्वरिक्तमनेकसमवेतम्। विशेषो नामान्योन्याभावविरोधिसामान्यरिकतः समवेतः। समवायस्त समवायर्हितः सम्बन्ध र्ति वर्षां सहजानि यव-स्थितानि ।

द्रयं नवविधं प्रथियप्रेजीवायाकात्रकासहिगात्ममना-बीति। तच पृथियादिचतुष्टयस्य पृथिवीतादिजातिर्धवशम्। पृचिवीलं नाम पाकजक्पसमानाधिकर्चद्रव्यतसाचाद्वाच-जाति:। अधं नाम चरित्यागरसमवेतले सति सक्तिसमवेतं यामान्यम्। तेजस्वं नाम चन्द्रचामीकरयमवेतले यति ज्यसनय-मवेतं सामान्यम्। वायुलं नाम लगिन्द्रियसमवेतद्रधालसाचाद्या-प्रजाति:। त्राकाशकाखदिशामेकैकलादपरजात्यभावे पारि-भाषिकाश्विसः यंत्रा भवन्ति प्राक्षात्रः काले। दिगिति। यंथा-गाजन्यजन्यविश्रेषगुणसमानाधिकर्णविश्रेषाधिकर्णमाकाश्रम्। विभुले यति दिगयमवेतपरलायमवाधिकारणाधिकरणः काखः। , चका खले सत्य विशेष गुणा सहती दिक्। त्राह्म सनसे। राह्म ल-मनस्ते। त्रात्मालं नाम त्रमूर्त्तवमवेतद्रवालापरजातिः। मनस्यं नाम द्रव्यसमवायिकारणतर्हिताषुसमवेतद्रव्यतापरजातिः। इपर्यगन्धसार्यमञ्चापरिमाणपृथक्षसंयोगविभागपर्वापर्व-मुद्धिसुखदुः खेच्छा देषप्रथता खकण्डे काः सप्तद स च सन्दरम्-चिताः गुरुलद्रवलकेष्मंस्काराष्ट्रध्यन्दाः सप्तेवेत्येवं चतु विंग्न-तिर्गुषाः। तत्र इपादित्रव्यानानां इपलादिजातिर्श्वचषम्। रूपलं नाम नीखसमवेतगुणलापरजातिः। यनया दिन्ना ज्ञि-ष्टानां खचणानि द्रष्टयानि । कर्ष पञ्चविश्वम् उत्सेपणावचे-पणाकुञ्चनप्रसारणगमनभेदात्। अभवरेचनादीनां गमन एयान्तर्भावः। उत्येपणादीनामुत्येपणवादिजातिर्बचणम्। तच उत्येपणं नाम ऊर्द्धदेशसंयोगासमवायिकारणप्रमेयसमवेतक-र्मावापरजातिः। एवमवचेपणादीनां खचणं कर्त्त्र्यम्। सा-मान्यं दिविधं परमपरञ्च परं सत्ता द्रव्यगुणसमवेता गुणक-र्मासमवेता वा त्रपरं द्रव्यवादि तस्रचणं प्रागेवेक्तिम्। विभे-पाणामनन्तवात् समवायस्य चैकवादिभागा न सम्भवति तस्र-चणञ्च प्रागेवावादि।

दिले च पाकजात्यसी विभागे च विभागजे।

यस न स्वस्तित बुद्धिसं वै वैभेषिकं विदुरिति

याभाणकस्य यद्भावात् दिलाद्युत्पित्तप्रकारः प्रदर्भते। तच प्रय
मिन्द्रियार्थमिक्षकं सामादेकलमामान्यज्ञानं तताऽपेचाबुद्धिः

ततो दिलोत्पत्तिसतो दिलमामान्यज्ञानं तसाद्दिलगुणज्ञानं

ततः संस्कारः। तदाइ

श्रादाविन्द्रियमिकार्षं घटनादेकलगामान्यधी-रेकलोभयगाचरा मितरता दिलं तता जायते। दिललप्रमितिखताऽनु परता दिलप्रमानन्तरं दे द्रव्ये इति घोरियं निगदिता दिलोदयप्रक्रियेति॥ दिलादेरपेचाबुद्धिजन्यले किं प्रमाणम् श्रवाञ्चराचार्थाः श्रपे-चाबुद्धिदिलादेकत्पादिका भवितुमर्चति व्यञ्चकलानुपपत्ती। तेनानुविधीयमानलात् श्रब्दं प्रति संयोगवदिति। वयन्तु ब्रूमः दिलादिकमेकलदयविषयानित्यबुद्धियञ्चं न भवित श्रनेका-श्रितगुण्लात् प्रथक्नादिवदिति। निरुक्तिकमा निरूपते अपेचाबुद्धित एकत्यामान्यज्ञानस्य दिलोत्पित्तिसमकाणं निरुक्तिः अपेचाबुद्धेर्दित्यमान्यज्ञानात् दिलगुण्वद्धिसमसमयं दिलस्यापेचाबुद्धिनिरुक्तेर्द्रेयबुद्धिसम-काणं गुण्वद्धेः द्रय्यबुद्धितः संस्कारोत्पिक्तिसमकाणं द्रय्यबुद्धे-स्वदनन्तरं संस्कारादिति । तथाच संग्रहक्षोकाः

> त्रादावपेचावुद्धा हि नम्बेदेकलजातिथीः। दिलोदयममं पद्मात् मा च तज्जातिबुद्धितः। दिलाखगुणधीकाचे तता दिलं निवर्त्तते। त्रिपेचावुद्धिनामेन द्रव्यधीजन्मकाखतः। गुणवुद्धिर्द्रयवुद्धा संस्कारोत्पत्तिकाखतः। द्रव्यवुद्धित्र संस्कारादिति नामक्रमो मत दति॥

बुद्धेर्बुद्धामारिवनाम्यते संस्कारिवनाम्यते च प्रमाणं विवादा-ध्यासितानि ज्ञानानि उत्तरोत्तरकार्य्यविनाम्यानि चिणकिवि-भुविभेषगुषतात् मञ्दवत्। द्रव्यारम्भकसंयोगप्रतिद्वन्दिविभा-गजनककम्भेसमकासमेकत्रसमान्यचिन्तया भाग्रयनिष्ठत्तेरेव दिल्लिष्टित्तः कर्मममकासमपेचाबुद्धिचिन्तनादुभाभ्यामिति सञ्चेपः।

श्रपेचामुद्धिर्नाम विनाधकविनाधप्रतियोगिनी बुद्धिरिति बाद्धयम् ।

त्रथ द्वाणुकनायमारभ्य कितिभः चणैः पुनरन्यद् द्वाणुक-मुत्पद्य रूपादिमद्भवतीति जिज्ञासायामुत्पत्तिप्रकारः कथ्यते। नादनादिक्रमेण द्वाणुकनात्रः नष्टे द्वाणुके परमाणाविश्वसंयागात् श्वामादीनां निवित्तः निवित्तेषु श्वामादिषु पुनरत्यसादिश्व-संयोगाद्रकादीनामुत्पत्तिः जत्मनेषु रक्तादिषु श्रदृष्टवदात्मसं-योगात् परमाणा द्रव्यारम्भणाय किया तथा पूर्वदेशादिभागः विभागेन पूर्वदेशसंयोगनिवृत्तिः तसिन्निवृत्ते परमाखन्तरेण संयोगीत्पत्तिः संयुक्ताभ्यां परमाणुभ्यां द्वाणुकारमाः श्रारभे द्वाणुके कारणगुणादिभ्यः कार्यगुणादीनां रूपादीनामृत्पत्ति-रिति यथाक्रमं नवचणाः । दश्रचणादिप्रकारान्तरं विस्तर-भयान्ते र प्रतन्यते । इत्यं पीनुपाकप्रक्रिया । पिठरपाकप्रक्रिया तु नैयायिकधीममाता ।

विभागजिवभागा दिविधः कारणमात्रविभागजः कारणाकारणविभागजञ्च। तत्र प्रथमः कथ्यते कार्यव्याप्ते कारणे
कर्षात्पन्नं यदावयवान्तरादिभागं विधन्ते न तदाकाभादिदेमाहिभागः। यदा लाकाभादिदेभादिभागः न तदावयवानारादितिस्थितिनियमः कर्मणा गगणविभागाकर्द्धलस्य द्रव्यारभाकमंयोगविरोधिविभागारभाकलेन धूमस्य धूमध्यजवर्गेणेव
व्यभिचारानुपस्तभात् ततस्रावयवकर्मं श्रवयवान्तरादेव विभागं
करोति नाकाभादिदेभात् तस्रादिभागाद्रव्यारभाकसंयोगनिवृत्तिः ततः कारणाभावात् कार्याभाव दति न्यायादवयिनिवृत्तिः निवृत्तेऽवयविनि तत्कारणयोरवयवयोर्वर्त्तमाना
विभागः कार्यविनाभविभिष्टं कासं स्वतन्तं वावयवमपेन्त्य सिकयस्यैवावयवस्य कार्यभ्युकादाकाभदेभादिभागमारभते न निक्रियस्य कारणाभावात्। दितीयस्य इस्ते कर्षीत्यन्नमवयवा-

मारादिभागं कुर्वत् त्राकाशादिदेशेभी विभागामारभते ते कारणाकारणविभागाः कर्म यां दिशं प्रति कार्यारमाभिमुखं तामपेच्य कार्याकार्यविभागमारभते यथा इस्ताकाश्रविभा-गाच्छरीराकाश्रविभागः न चामी श्ररीरिकयाकार्यस्तदा तस्य निष्क्रियतात् मापि इस्तिकयाकार्यः व्यधिकरणस्य कर्मणी विभागकर्द्वामुपपत्तेः त्रतः पारिशेष्यात् कारणाकारणविभा-गस्य कारणतमङ्गीकरणीयम्।

यदवादि श्रन्थकारादे। भावलं निषिधत इति तदसङ्गतं तच चतुर्द्धाविवाद्सभावात् तथाहि द्रयं तम इति भादाः वेदान्तिनञ्च भणन्ति त्रारोपितं नीसक्पिमितं त्रीधराचार्याः त्राखोकज्ञानाभाव इति प्राभाकरैकदेशिन: त्राखोकाभाव इति नैयायिकादयः इति चेत्तच द्रव्यत्वपचे। न घटते विक-च्यानुपपत्तेः द्रयं भवदत्थकारं द्रयाद्यन्यतममन्यदा नादाः यचान्तर्भावे।ऽस्य तस्य यावन्ता गुणासावहुणकलप्रयङ्गात् न च तमसे। द्रव्यविद्धीत इति साम्रतं निर्गुणस्य तस्य द्रव्यवास-भावेन द्रयान्तरतस्य सुतरामसभावात्। ननु तमासम्यामस-लेने।पस्थमानं तमः कथं निर्गृषं स्वादिति नीसं नभ इतिवत् भानितरेवेळालं रुद्धवीवधया। त्रत एव नारोपितरूपं तमः श्रिधानप्रत्ययमन्तरेणारे।पायागात् वाच्चालीकसद्दकारिर-हितस्य चनुवा रूपारापे सामर्थानुपस्तकाच । न चायमचा-चुषः प्रत्ययः तद्नुविधानस्थानन्यथासिद्धलात्। न च विधिप्र-त्ययवेष्यतायागा भावे दति साम्यतं प्रस्वयविनाशावधानादिषु

यभिचारात्। त्रत एव नालेकिकानाभावः त्रभावस्य प्रतियोन गिया इकेन्द्रियपा स्नालिनयमेन मानसलप्रमङ्गात्। तस्मादाली-काभाव एव तमः न चाभावे भावधर्माध्यारोपे। दुइपपादः दुःखाभावे सुखलारे।पद्य संयोगाभावे विभागलाभिमानस्य च दृष्टलात्। नचालेकाभावस्य घटासभाववद्रूपवदभावले नालेकिसापेचच चुर्जन्यक्ञानविषयलं स्थादित्येषितयं यद्ग्रेदे यदपेचं च चुस्तदभावग देऽपि तदपेचत इति न्यायेनालोकगरे स्रालोकापेचाया त्रभावेन तदभावग्रदेऽपि तदपेचाया त्रभा-वात्। न चाधिकरणग्रहणावस्यस्थायः त्रभावप्रतीताविधकर-स्राद्यावस्यंभावानङ्गीकारादपर्या निष्टनः कोलाइस इति स्रान्द्रप्रध्वंषप्रत्यचे। न स्थादिति त्रप्रामाणिकं तव वचनं परम्। तस्यस्यमिभयन्थाय भगवान् कणादः प्रणिनाय स्च द्रयगुण-कर्षान पत्तिवैधम्यादभावस्तम इति प्रत्ययवेद्यलेनापि निष्ट-पितम्।

त्रभावस्त निषेधमुखप्रमाणगस्यः सप्तमी निक्ष्यते। स वासमवायते सत्यसमवायः संचेपता दिविधः संसर्गाभावान्या-न्याभावभेदात् संसर्गाभावाऽपि चिविधः प्राक्षप्रधंसात्यन्ता-भावभेदात् तचानित्यो त्रनादितमः प्रागभावः उत्पत्तिमान् विनाशो प्रध्यंसः प्रतियोग्यात्रयोऽभावाऽत्यन्ताभावः त्रत्यन्ता-भावयतिरिक्तते सत्यनविधरभावान्याभावः । नन्यन्यान्याभाव एवात्यन्ताभाव दति चेत् त्रहा राजमार्ग एव भ्रमः त्रन्योन्या-भावो हि तादात्यप्रतियोगिकः प्रतिषेधः यथा घटः पटात्मा न भवतीति संसर्गप्रतियोगिकः प्रतिवेधीऽस्थानाभावः यथा वाया इत्यसम्बेश नासीति। न चास्य पुरुषार्थीपयिकलं ना-सीत्यात्रद्वनीयं दुःसात्यन्तो च्छेदापरपर्याय निश्रेयसङ्पलेन परमपुरुषार्थलात्॥

द्रति सर्वदर्भनसंग्रहे श्री सुकादर्भनम्॥

तत्त्वज्ञानादुःखात्यनो च्छेद सचणं निः श्रेयसभावतीति समानतन्तेऽपि प्रतिपादितं तदा इ स्वकारः प्रमाणप्रमेथेत्यादि
तत्त्वज्ञानास्त्रिश्रेयसाधिगम इति। इदं न्यायमाच्यद्यादिमं स्वनं
न्यायमाच्यद्य पद्याध्यायात्मकं तत्र प्रत्यध्यायसाह्मिकदयम्। तत्र
प्रथमाध्यायस्य प्रथमाह्मिके भगवता गीतमेन प्रामाणादिपदार्थं
नवकस्वचणनिक्पणं विधाय दितीये वादादिसप्तपदार्थं सचणनिक्ष्पणं कृतम्। दितीयस्य प्रथमे मंग्रयपरीचणं प्रमाणचतुष्ट्या
प्रामाण्यकद्वानिराकरणञ्च दितीये त्र्यापन्यादेरन्तर्भावनिक्षपणम्। द्वतीयस्य प्रथमे त्रात्मग्रदित्वर्थं दितीये
मुद्धिमनःपरीचणम्। चतुर्थस्य प्रथमे प्रदक्तिदेषप्रत्यभावफसदुःस्वापवर्गपरीचणं दितीये देषिनिमन्तकत्वनिक्ष्पणं त्रवयव्यादिनिक्ष्पणञ्च। पञ्चमस्य प्रथमे ज्ञातिभेदनिक्ष्पणं दितीये
निग्रदक्षानभेदनिक्षणणम्।

मानाधीना मेयिसिद्धिरिति न्यायेन प्रमाणस्य प्रथममुद्देशे तदनुसारेण सचणस्य कथनीयतया प्रथमोद्दिष्टस्य प्रमाणस्य प्रथमं सचणं कथते। साधनात्रया यतिरिक्तले सित प्रमायाप्तं प्रमाणम् एवश्च प्रतितन्त्रसिद्धान्तसिद्धं परमेश्वरप्रामाण्यं संग्र-द्यीतं भवति यदचकथत् स्वचकारः मन्त्रायुर्वेदप्रामाण्यवच तत्प्रामाण्यमाप्तप्रामाण्यादिति। तथाच न्यायपारावारपारदृशा विश्वविद्यातकीर्त्तिर्यनाचार्थे। ऽपि कुसुमाञ्चले। चतुर्थे स्ववके

मितिः सम्यक्परिच्छित्तासदत्ता च प्रमाहता।
तदयोगयवच्छेदः प्रामाण्यं गैतिमे मते इति ।
साचात्कारिणि नित्ययोगिनि परदारानपेचिखितै।
भूतार्थानुभवे निविष्टनिखिलप्रसाविवस्तकमः।
सेशादृष्टिनिमित्तदृष्टिविगमप्रभृष्टशक्दातुषः

शक्षानोषक खिक्कि भिः किमपरै साम्रो प्रमाणं शिव इति ॥
तचतुर्व्विधं प्रत्यचानुमानोपमानशब्दभेदात्। प्रमेयं दादशप्रकारम् श्रात्मश्ररीरेन्द्रियार्यं वृद्धिमनः प्रवृत्तिदेषप्रेत्राभावफ खदुःखापवर्गभेदात्। श्रनवधारणात्मकं श्रानं मंग्नयः म चिविधः
साधारणधर्मासाधारणधर्मावप्रतिपत्ति खचणभेदात्। यमिधकात्य प्रवर्त्तन्ते पुरुषास्तप्रयोश्णनं तिद्विधं दृष्टादृष्टभेदात्।
व्याप्तिसंवेदनभू मिर्दृष्टान्तः स दिविधः साधम्यवैधम्यभेदात्।
प्रामाणिक लेना भ्युपगते। पद्धान्तः स चतुर्विधः सर्व्यतस्त्रप्रतितन्त्राधिकरणा भ्युपगमभेदात्। परार्थानुमानवा स्त्रीकदेशोऽवयवः स पञ्चविधः प्रतिशा हेत्रदा दरणो पनयनिगमनभेदात्।
व्याप्यारोपे व्यापकारो पस्तर्कः स चैका दश्वविधः व्याघातात्माश्रयेतरे तराश्रयचक का श्रयानव स्त्राप्तिविभ्यक स्पना स्ना घवक स्प-

नागीरवास्यगापवादवैजात्यभेदात्। यथार्थानुभवपर्याया प्र-मितिर्निर्णयः य चतुर्विधः याचात्कत्यनुमित्युपमितिकाब्दीभे-दात्। तत्वनिर्णयफ्नः कथाविश्रेषे। वादः। उभयसाधनवतीः विजिगीषुकचा जन्यः। खपचखापनाद्योनः कचाविश्रेषा वित-च्डा। कथा नाम वादिप्रतिवादिनोः पचप्रतिपचपरियदः। त्रसाधको हेतुलेगाभिमतो हेलाभासः स पञ्चविधः सर्वाभ-चारविरुद्धप्रकरणसमसाध्यसमातीतकासभेदात्। प्रब्दावित्त-बात्ययेन प्रतिवेधहेतु उक्लं तिचिविधं श्रभिधानतात्पर्थीपचा-रचत्ययदित्तिभेदात्। खचाघातकमुत्तरं जातिः मा चतुर्वि-श्वतिविधा साधमर्थवैधमर्थीत्कर्षापकर्षवस्यावस्यविक ल्पसाध्यप्रा-ध्रप्राप्तिप्रमङ्गप्रतिदृष्टानानुत्पत्तिमंत्रयप्रकर्णाहेलयापत्तिवि-भेषापच्यपस्थ्यन्पस्थिनित्यानित्यकार्यमभेदात्। पराजय-निमित्तं निग्रहस्थानं तद्वाविंग्रतिप्रकारं प्रतिज्ञाहानिप्रतिज्ञा-मारप्रतिज्ञाविरे।धप्रतिज्ञासञ्चासहेलनारार्थामारनिरर्थकावि-ज्ञातार्थापार्थकाप्राप्तकाखन्यूनाधिक पुनक्काननुभाषणाज्ञाना-प्रतिभाविचेपमतानु जापर्यं नुयो खोपेचण निरनुयो खानुयोगा-पिसद्भामा हेलाभासभेदात्। अत्र सर्व्यान्तर्गणिकस्त विशेषस्तत्र शास्त्रे विस्पष्टे।ऽपि विसारभिया न प्रस्तुयते।

ननु प्रमाणादिपदार्थवे । उपके प्रतिपाद्यमाने कथिन इं न्यायमास्त्रमिति व्यपदिस्त्रते सत्यं तथा एसाधार खेन व्यपदेमा भवन्तीति न्यायेन न्यायस्य परार्थानुमानापर पर्यायस्य सकस-विद्यानुपादकतया सर्वकर्मानुष्ठानसाधनतया प्रधानलेन तथा ष्यपदेशो युज्यते । तथाभाणि सर्वज्ञेन सेाऽयं परमी न्यायः विप्रतिपन्नपुरुषप्रतिपादकलात् तथा प्रवृत्ति हेत् वाचेति । पचि-ष्यस्वामिना च मेयमान्वीचिको विद्या प्रमाणादिभिः पदार्थैः प्रविभज्यमाना

प्रदीपः सर्वविद्यानामुपायः सर्वकर्माणाम्। श्राश्रयः सर्वधर्माणां विद्यादेशे परीचितेति। नन् तत्त्वज्ञानास्त्रः त्रेयसभावतीत्युकं तत्र किंतत्त्वज्ञानादनन्त-रमेव निःश्रेयमं ममयते नेत्युचाते किन्तु तत्त्वज्ञानादुः खजना-प्रवृत्तिदेशिषिधाञ्चानामुत्तरीत्तरापाचे तदननराभाव इति। तत्र मिथ्याज्ञानं नामानात्मनि देचादावात्मबुद्धिः तद-नुकू खेषु रागः तत्प्रतिकू खेषु देषः वस्ततस्यात्मनः प्रतिकू सम-नुकू इं वा न किञ्चित् समस्ति परस्परानुबन्धलाच रागादीनां मूढो रज्यति रक्तो मुद्यति मूढः कुयति कुपिते मुद्यतीति ततसिदीषै: प्रेरित: प्राणी प्रतिषिद्धानि भरीरेण हिंसासीया-दीन्याचरति वाचा अनृतादीनि मनसा परद्रोद्दादीनि सेवं पापरूपा प्रवक्तिरधर्ममावहतीति। भरीरेण प्रभक्तानि दान-परपरिचाणादीनि वाचा हितमत्यादीनि मनमा ऋहिंमादीनि मेयं पुष्पद्भपा प्रवृत्तिर्धर्मः। मेयमुभयी वृत्तिः ततः खानु-रूपं प्रश्रस्तं निन्दितं वा जना पुनः श्ररीरादेः प्राद्भावः तस्मिन् बति प्रतिकृ खवेदनीयतया वासनात्मकं दुखं भवति त इमे मिथाज्ञानादया दुःखान्ता त्रविच्छेदेन प्रवर्त्तमानाः संसारप्रब्दाची घटो चक्रवित्वधिर नुवर्त्तते। यदा कश्चित् पुर-

षधारेयः पुराक्ततस्रक्षतपरिपाकवधादाचार्थोपदेभेन सर्व्यमिदं दुःखायतनं दुःखानुषक्षञ्च पद्यति तदा तस्य देवेन बुध्यते ततस्य स्वित्र क्षेत्र मिवर्चायत् मिक्कित तिश्व स्थुपायस्य तत्त्वज्ञानमिति कस्य चित्र स्थिति स्थिति मिक्कित तिश्व स्थुपायस्य तत्त्वज्ञानमिति कस्य चित्र स्थिति द्याभिर्विभक्तं प्रमेयं भावयतः सम्यग्दर्भनपद्वेदनीयतया तत्त्वज्ञानं जायते तत्त्वज्ञानात्मिय्या-ज्ञानमपैति मिय्याज्ञानापाये देवाः अपयान्ति देवापाये प्रवृत्त्ति प्रवृत्त्यपाये जन्मापिति जन्मापाये दुःखमत्यन्तं निवर्त्तते सात्य निक्कि निवृत्ति रपवर्गः । निवृत्ते रात्य निकलं नाम निवर्त्त्य स्वज्ञातीयस्य पुनस्तवानुत्याद इति तथाच पारमधे स्व दुःखजन्मप्रवृत्तिदेविभयाज्ञानानामुत्तरे त्तरापाये तद-नक्तराभावादपवर्ग इति ।

ननु दुःखात्यनोच्चेदोऽपवर्ग इत्येतदद्यापि कफोणिगुडायितं वर्णते तत्कथं सिद्धवत्कत्य यवच्चित इति चेनौवं सर्वेषां
भोचवादिनामपवर्गदश्रायामात्यन्तिकी दुःखनिद्यत्तिरस्तीत्यस्थार्थस्य सर्व्यतम्बन्धिद्धान्तिसिद्धतया घष्टापथलात् नद्यपद्यत्तस्य
दुःखं प्रत्यापद्यते इति कस्थित् प्रपद्यते तथा हि श्रात्मोच्चेदो
भोच इति माध्यमिकमते दुःखोच्चेदोऽस्तीत्येतावत्तावदिवादम्। श्रथ मन्येषाः अरीरादिवदात्मापि दुःखहेतुलादुच्छेद्य
इति तस्त्र सङ्गच्चते विकस्पानुपपत्तेः किमात्मा ज्ञानसन्तानो
विविचतः तदितिरक्तो वा प्रथमे न विप्रतिपत्तिः कः खल्वनुकूलमाचरित प्रतिकृलमाचरेत् दितीये तस्य निष्यले निद्यत्तिरश्चिविधानैव प्रदत्त्यनुपपत्तिस्वाधिकं दूषणं न खलु कश्चित्

प्रेचावानात्मनसु कामाय मर्बे प्रियं भवतीति सर्वेतः प्रिय-तमस्यातानः समुच्छेदाय प्रयतने सर्वेशिष्ट प्राणी मुक्त इति व्यव-इरति। ननु धर्मिनिटत्ती निर्मालज्ञानीदया महोदय इति विज्ञानवादिवादे सामय्यभावः सामानाधिकर्ष्यान्पपत्तिस् भावनाचतुष्टयं हि तस्य कार्णमभीष्टं तच चणभङ्गपचे स्थि-रैकाधारासमावात् खङ्गनाभ्यासादिवदनासादितप्रकर्षे न स्फुट-मभिज्ञानमभिजनयितुं प्रभवति सेापञ्जवस्य ज्ञानसन्तानस्य बद्धले निरूपञ्चवस्थ च मुक्तले या बद्धः य एव मुक्त रति सामा-नाधिकरणं न सङ्गच्छते। त्रावरणमुक्तिर्मृकिरिति जैनजना-भिमते। पि मार्गे। न निर्गते। निर्गतः अङ्ग भवान् पृष्टे। व्याचर्यां किमावर्णं धर्माधर्मभान्तय इति चेत् इष्टमेव। त्रय देशमेवावरणं तथाच तित्रवृत्ती पञ्चरानामस ग्रुकस्वेवात्मनः यततोर्ज्जगमनं मुक्तिरिति चेत्तदा वक्तव्यं किमयमात्मा मूर्त्ती अमूर्त्ती वा। प्रथमे निरवयवः सावयवा वा निरवयवले निर-वयवा मूर्त्तः परमाण्रिति परमाणुषचणापच्या परमाणुधर्य-वदाताधर्माणामतीन्द्रियलं प्रमजेत्। सावयवले यसावयवं तद-नित्यमिति प्रतिबन्धवलेनानित्यलापत्ती क्रतप्रणाणाकताभ्या-गमी निम्नतिबन्धी प्रसरेताम्। श्रमूर्त्तले गमनमनुपपन्नमेव चलनात्मिकायाः क्रियायाः मूर्त्तप्रतिबन्धात् पारतस्यं बन्धः खातच्यं मोच इति चार्वकपचेऽपि खातच्यं दुःखनिष्टित्तिश्चेद-विवाद ऐश्वर्थं चेत्सातिभयतया सद्दृ जतया च प्रेचावतां नाभि-मतम्। प्रकृतिपुरुषान्यलख्याता प्रकृत्युपर्मे पुरुषस्य खरूपेणा-

वस्त्रानं मुक्तिरिति साङ्खास्त्रातेऽपि पचे दुःस्रोच्छेदे।ऽभ्यपेयते विवेकज्ञानं पुरुषात्रयं प्रक्रत्यात्रयं वेति एतावदविज्ञयते तच पुरुषात्रयमिति न स्नियते पुरुषस्य कीटस्थात् स्वाननिरोधा-पातास्त्रापि प्रक्रत्याश्रयः ऋचेतनसात् तस्याः। किञ्च प्रकृतिः प्रवृत्तिस्त्रभावा निवृत्तिस्त्रभावा वा त्राधे त्रनिर्भाचः स्त्रभा-वस्त्रामपायात् दितीये सम्प्रति संसारे।ऽस्तिमयात्। नित्यनि-रतिश्रयसुखाभियकिर्मृकिरिति भट्टसर्वेज्ञाद्यभिमतेऽपि द्ः ख-निरुक्तिरिभमतेव परन् नित्यसुखं न प्रमाणपद्धतिमध्यासे। श्रुतिसाच प्रमाणमिति चेन्न योग्यानुपस्थिनाधिते तदनवका-बाद्वकाचे वा यावञ्जवेऽपि तथा भावप्रसङ्गात्। ननु सुखाभि-यिक्तर्भक्तिरिति पर्च परित्यच्य दुःखनिवृक्तिरेव मुक्तिरिति खीकारः चीरं विद्यायाराचकग्रसस्य मावीर्व्यमनुभवतीति चेत्तदेतस्राटकपचपतितं लदच द्रत्युपेच्छते। सुखस्य मातित्रय-तया प्रत्यचतया बद्धप्रत्यनीकाकान्ततया साधनप्रार्थनापरि-क्किष्टतया च दुःखाविनाभ्रतलेन विषानुषक्रमधुवत् दुःखप-चनिचेपात्। नम्बेकमनुषस्थित्मते। ८परं प्रच्यवते इति न्यायेन दु:खवत् सुखिमित्यु चिक्चत इति श्रकाम्गेऽयं पच इति चेनीवं मंखाः सुखसमादने दः खसाधनबा ऋचा नुषङ्गनियमेन तप्ता-य:पिण्डे तपनीयबुद्धा प्रवर्त्तमानेन साम्यापातात् तथा हि न्यायोपार्क्जितेषु विषयेषु कियमाः सुखखद्याताः कियमि दुःख-दुर्दिनानि श्रन्यायापार्ज्जितेषु तु यद्भविखति तन्मनशापि चि-म्तथितुं न प्रकासित्येतत् खानुभवमप्रच्छादयन्तः सन्ते। विदां- कुर्वन्तु विदांवरा भवनाः । तस्रात् परिशेषात् परमेश्वरानु-यष्टवशाष्ट्रवणादिक्रमेणात्मतत्त्वसाचात्कारवतः पुरुषधारेयस्य दुःखनिद्यत्तिरात्यन्तिकी निःश्रेयसमिति निरवद्यम् ।

नम्बीयरमङ्गावे किं प्रमाणं प्रत्यचमनुमानमागमा वा न तावदच प्रत्यचं क्रमते रूपादिरहितलेनातीन्द्रियलात् नायन्-मानं तद्वाप्ति खिङ्गाभावात् नागमः विकच्या महत्वात् किं नि-त्योऽवगमयत्यनित्यो वा। त्राचे त्रपिद्धान्तापातः दितीये परस्परात्रयापातः। उपमानादिकमभक्यभद्धं नियतविषयलात्। तसादीयरः प्रपविषाणायते इति चेत्तदेतस चतुर्चेतमां चेतिस चमत्कारमाविष्करोति । विवादासादं नगसागरादिकं संकर्दनं कार्यवात् कुमावत्। न चायमसिद्धी हेतुः सावयवलेन तस्य सुसाधनलात्। ननु किमिदं सावयवलं श्रवयवसंयोगिलं त्रवयवसमवायिलं वा नाद्यः गगनादी स्वभिचारात् न दितीयः तन्तुलादावनेकान्यात्। तस्रादनुपपन्नमिति चेनीवं वादीः समवेतद्रयतं सावयवलिमिति निरुक्तेर्वेतुं प्रकालात्। अवान्त-रमइलेग वा कार्यां नामागस्य सुकरतात्। नापि विरुद्धो हेतुः साध्यविपर्यययाप्तेरभावात् नायनैकान्तिकः पचादन्यच वृत्तेरदर्भनात् नापि कालात्ययोपदिष्टः बाधकान्पलमात् नापि सत्प्रतिपचः प्रतिभटादर्भनात्। ननु नगादिकमकर्द्धकं गरीराजन्यलात् गगणवदिति चेन्नैतत् परीचाचममीच्यते महि कठे।रकण्ठीरवस्य कुरङ्गणावः प्रतिभटे। भवति श्रजन्यलस्वैव समर्थतया प्ररीरविशेषणवैषर्थात। तर्द्धांजन्यलमेव साधनमिति

चेक्नासिद्धेः नापि सेापाधिकतमञ्जाक सङ्गाङ्करः सक्तवो त्रनुकूल तर्कस्मावात् यद्ययमकर्द्धकः स्थात् कार्यमपि न स्थादि स्
जगित नास्येव तत्कार्यं नाम यत्कारक चक्रमवधीर्यात्मानमासाद येदि त्येतद्विवाद म्। तच सन्धें कर्द्धविमेषोप सितमर्यादं
कर्द्धलं चेतरकारकाप्रयोज्यले सित सक्तकारक प्रयोक्तृतस्व जणं ज्ञानिकोषी प्रयत्नाधारतम्। एवस कर्द्ध्या द्वन्ते स्वदुप स्तिसमस्तकारक व्याद्धनावकारण कर्कार्यात्माद प्रसङ्ग इति स्थू सः
प्रमादः। तथा निरद्धि मङ्गरिक क्रियेषः।

त्रनुकू सेन तर्केष यनाथे यति याधने।
साध्यव्यापकता भङ्गात् पत्रे ने । पाधिसस्यव दति॥
बदी खरः कत्ती खात्ति श्रिशीरी खादित्यादिप्रतिकृ सतर्के जातं
जानकीति चेदी खरिसद्वासिद्धिस्थां व्याचातात्। तदुदितमुदयनेन

श्रागमादेः प्रमाणले बाधनादनिषेधनम्। श्राभाषले तु पैव खादाश्रयापिद्धिरद्धतेति॥ न च विशेषविरोधः श्रक्षश्रद्धः श्रातलाश्रातलविकल्पपराहतः खात्।

तदेतत् परमेश्वरस्य जगित्रमाणे प्रवृत्तिः किमर्था खार्था परार्था वा त्राचेऽपीष्टप्राष्ट्रार्था त्रनिष्टपरिचारार्था वा नाद्यः श्रवाप्तमक्षकामस्य तदनुपपक्तेः श्रतएव न दितीयः । दितीये प्रवृत्त्यनुपपत्तिः कः खबु परार्थं प्रवर्त्तमानं प्रेचावानित्याच-चीत। श्रय कदण्या प्रवृत्त्यपत्तिरित्याचचीत कश्चित्तं प्रत्या-चचीत तर्षि सर्वान् प्राणिनः सुखिन एव स्रेजेदीश्वरः न

दु:खग्रवसान् कर्षाविरोधात् खार्धमनपेच्य परदु:खप्रहा-येच्हा हि कार्य्यं तसादीयरखजगतार्जनं न युच्यते। तदुक्रं भट्टाचार्थैः

प्रयोजनमनुद्धिः न मन्दो हि प्रवर्तते।

जगचास्जतस्य किं नाम न छतं भवेदिति।।

नास्तिकिशिरोमणे तावदीर्थाकषायिते चनुषी निमीस्य परिभावयत् भवान् कर्णया प्रष्टित्तरस्येव न च निमर्गतः सुखमयसर्गप्रमङ्गः सूज्यप्राणिष्ठतसुक्ततदुष्कृतपरिपाकविशेषादैषस्थापपत्तः न च स्नातच्यभङ्गः श्रद्धनीयः स्नाङ्गं स्वयवधायकं न
भवतीति न्यायेन प्रख्नुत तिर्मर्वादात् एक एव हद्रो न दितीयाय तस्य द्यादिरागमस्तच प्रमाणम्। यद्येवं तर्षि परस्यराश्रयवाधयाधिं समाधत्सेति चेत् तस्यानुत्यानात् किमृत्यत्ती।
परस्यराश्रयः श्रद्धाते ज्ञिता वा। नाद्यः श्रागमस्येश्वराधीनोत्यत्तिकतेऽपि परमेश्वरस्य नित्यलेनोत्पत्तेरनुपपत्तेः नापि ज्ञिती
परमेश्वरस्य श्रागमाधीनज्ञतिकलेऽपि तस्यान्यते।ऽवगमात् नापि
तद्नित्यलज्ञिते श्रागमानित्यलस्य तीवादिधर्योगेतलादिनासुगमलात्।

तसास्त्रिर्वर्त्तकधर्यामुष्टानवणादीश्वरप्रसादसिद्धावभिमतेष्ट-सिद्धिरिति सर्व्यमवदातम्॥

दित सर्वेदर्भनसंग्रहे ऋचपाददर्भनम्।।

ननु धर्मानुष्टानवशादिभमतधर्ममिद्धिरिति जेगीयते भ-वता। तत्र धर्मः किंखचणकः किंप्रमाणक इति चेत् उच्यत श्रुयतामवधानेन श्रस्थ प्रश्नस्थ प्रतिवचनं प्राच्यां भीमांसायां प्राद्धि जैमिनिना मुनिना। सा हि मीमांसा दादणलचणी तत्र प्रथमेऽधाये विध्यर्थवाद मन्त्रसातिनामधेयार्थक स प्रब्द्राग्रे: प्रामाण्यम् । दितीये कर्मभेदोपोद्वातप्रमाणापवादप्रयोगभेद-क्पेर्र्थः। द्वतीये श्रुतिसिङ्गवाक्यादिविरोधप्रतिपत्तिकसी-नारभाधीतवज्ञप्रधानीपकारकप्रयाजादियाजमानचिन्तनम्। चतुर्थे प्रधानप्रयोजकलाप्रधानप्रयोजकलजुद्धपर्णतादिफखरा-जस्रयगतजघन्याङ्गाचयूतादिचिन्ता। पञ्चमे श्रुत्यादिकम तदि-भेषवृद्धवर्द्धनप्रावस्यदै। बेस्यचिना। षष्ठे अधिकारितद्धर्मद्रय-प्रतिनिध्यर्थकोपनप्रायसिन्तसंबदेयविक्रिविचारः। सप्तमे प्रत्य-चावचनातिदेशेषु नामिं जातिदेशविचारः। श्रष्टमे स्रष्टास-ष्टप्रवस्तिकातिदेशापवादिवचारः। नवमे जदविचारारमा सामाहमन्त्रीहतसम्बागतविचारः। दश्रमे वाधहेतुदारली-पविस्तारबाधकारणकार्य्येकलयहादिसामप्रकीर्णनञर्घविचारः। एकाद्ये तन्त्रोपोद्वाततन्त्रावापतन्त्रप्रयञ्चनावापप्रपञ्चनचिन्त-मानि। दादशे प्रमङ्गतन्त्रनिर्णयममुखयविकस्पविचारः।

तत्राधातो धर्माजिज्ञासेति प्रथममधिकरणं पूर्व्वमीमांसार-स्नोपपादनपरम्। श्रधिकरणञ्च पञ्चावयवमाचवते परीचकाः। ते च पञ्चावयवाः विषयसंश्रयपूर्व्वपचिसद्धान्तसङ्गतिरूपाः। तत्राचार्य्यमतानुसारेणाधिकणं निरूपते। खाध्यायोऽध्येतय इत्येतदाकां विषयः। चोदनालचणेऽयीं धर्म द्त्यारभ्यान्या-इार्थे च दर्शनादिह्येतदन्तं जैमिनीयं धर्मशास्त्रमनारभ्यमारभ्यं वेति सन्देशः । त्रध्ययमविधेरदृष्टार्थदृष्टार्थवाभ्यां तचानारभ्य-मिति पूर्वः पत्तः । श्रथयनविधेरर्थाववेषधत्तत्रणदृष्टफलकला-नुपपत्तरेर्थावबे।धार्थमध्यमविधिरिति वदन् वादी प्रष्ट्यः किमत्यन्तमप्राप्तमध्ययनं विधीयते किं वा पाचिकमवघातव-न्नियम्यत इति । न तावदाद्यः विवादपदं वेदाध्ययनमधीव-बेधिचेतुः त्राध्ययनलाङ्गारताध्ययनवदित्यनुमानेन विध्यनपेच-तया प्राप्तलात्। श्रसु तर्हि दितीयः यथा नस्रविद्सनादिना तखुखनिष्यत्तिसभावात् अवघातनिष्यत्त्रैरेव तखुखैः पिष्टपुरे।-डाजादिकरणे त्रवानारापूर्वदारा दर्भपूर्णमामी परमापूर्वमु-त्यादयतः नापर्था त्रतः त्रपूर्वमवघातस्य नियमहेतः प्रकृते सिखितपाठजन्येनाध्ययनजन्येन वार्थाववाधेन कलनुष्ठानिसद्धे-रध्ययनस्य नियमदेतुनीस्येव तसादर्थावनीधहेतुविचारगा-क्त्रस्थ वैधलं नास्तीति तर्षि श्रूयमाणस्य विधेः का गतिरिति चेत् खर्गपचकोऽचरग्रहणमाचिविधिरिति भवान् परितुच्यतु विश्वजिद्यार्थनाश्रुतस्थापि खर्गस्य कस्पयितुं ग्रक्यलात् यथा स खर्गः सर्वाम् प्रत्यविशिष्टलादिति विश्वजित्यश्रुतमणधिकारिणं सम्पादयता तिंदग्रेषणं खर्गः फखं युक्ता निर्णायि तददथ्य-वनेऽपसु । तद्रमम्

> विनापि विधिनादृष्टसाभास हि तदर्थता । कस्यस्त विधिमामर्थात् स्वर्गा विश्वजिदादिवदिति॥

एवच मित वेदमधीत्य खायादिति स्रितिरनुगृष्टीता भवति। श्रत्र हि वेदाध्ययनसमावर्त्तनयारव्यवधानमवगमाते। तावके मते लधीतेऽपि वेदे धर्माविचाराय गुरु कुले वसायं तथा सत्यय-वधानं षाधित तसादिचारणास्त्रस्य वैधलाभावात् पाठमाचेण खर्गिसिद्धेः समावर्त्तनप्रास्त्राच धर्मविचार्प्रास्त्रमनारभाणीय-मिति पूर्वपचमञ्जेपः। मिद्धान्तस्वन्यतः प्राप्तवादपाप्तविधितं भासु नियमविधिलपचसु वज्रहस्तेनापि नापहस्तियतुं पार्थते। तया हि खाश्वायाऽश्वेतवा इति तद्यप्रत्ययः प्रेरणापरपर्यायां पुरुषप्रविक्तिक्पार्थभावनाभावामभिधाभावनां प्रत्याययति सा श्चार्यभावनामहितमनुबद्धं भाष्यमाकाञ्चिति न तावसमानप-दे।पात्तमध्ययमभायं परिरमते। ऋध्ययमग्रब्दार्थस्य साधी-ने। चार्णचमतस्य वाञ्चनययापारसः क्षेत्रार्थकसः भायतास-भावात्। नापि समानवाक्योपात्तः खाध्यायः खाध्यायणब्दा-र्चस्य वर्णराम्नेनित्यलेन विभुलेन चेात्यन्यादीनां चतुर्णां किया-फसानामसमावात्। तसात् सामर्थ्यप्राप्तीऽवसे भो सायलेनाव-तिष्ठते। त्रथीं समर्थे। विदानिधिकियत इति न्यायेन दर्भपूर्णमा-सादिविषयावबीधमवेषमाणाः तत्त्वबाधे खाध्यायं विनियुद्धते। श्रुध्ययनविधिस् लिखितपाठादिया हत्त्वा श्रुध्ययनमंस्नतनं खा-ध्यायस्यावगमयति तथाच यथा दर्भपूर्णमामादिजन्यं परमा-पूर्वम् श्रवघातादिजन्यस्यावान्तरापूर्वस्य कस्पकं तथा समस्त-कतुजन्यमपूर्वेजातं कतुज्ञानसाधनाध्ययननियमजन्यमपूर्वे क-क्षयिखति नियमादृष्टानिष्टी विधित्रवण वैफल्यमापचेत न च विश्वजिद्यायेन फलकल्पनावकल्प्यते श्रर्थाववेशधे दृष्टे फले सित फलान्नरकल्पनायाः श्रयोगात्। तदुक्तम्

लभागे फले दृष्टे नादृष्टफलकल्पना।
विधेस नियमार्थवाचानर्थकां भविष्यतीति॥
ननु वेदमाचाधायिनेऽर्धावबे।धानुद्येऽपि साङ्गवेदाधायिनः
पुरुषद्यार्थाववे।धसम्भवात् विचारण्ञास्त्रस्य वैफल्यमिति चेत्तदसमञ्चमं बे।धमाचसभवेऽपि निर्णयस्य विचाराधीनलात्।
तद्यया त्रकाः प्रकर्ता उपद्धातीत्यच घृतेनेव न तेलादिनेत्यर्थानर्णयो व्याकरणेन निगमेन निरुक्तेन वा न सम्यते विचारण्णात्तेण तु तेजो वै घृतमिति वाक्यग्रेषवण्णादर्थनिर्णयो सभ्यते। तस्मादिचारण्णात्तस्य वैधलं सिद्धम्। न च वेदमधीत्य
स्वायादिति श्रास्तं गुरुकुलनिष्टत्तिपरं व्यवधानप्रतिबन्धकं
बाध्येति मन्तव्यं स्नाला भुद्धे दतिवत् पूर्वापरीभावसमानकर्वकलमाचप्रतिपत्या त्रध्यवनसमावर्त्तनयोनेरन्तर्थाप्रतिपत्तेः।
तस्मादिधिसामर्थादेवाधिकरणसङ्खात्मकं पूर्वमोमांसाणास्तमारभनीयम्। ददं चाधिकरणं श्रास्त्रेणोपोद्वातलेन सम्ब-

चिनां प्रक्रतमिद्धार्थामुपे द्वातं प्रचनत दति।
ददमेवाधिकरणं गुरुमतमनुष्ध्योपन्यस्थते। त्रष्टवधं ब्राह्मणमुपनयीत तमधापयीतेत्यचाधापनं नियोगिवषयः प्रतिभाषते
नियोगस्य नियोज्यमपेचते कस्याच नियोज्य दति चेदाचार्यककाम एव समाननेत्यादिना पाणिन्यनुष्रासनेनाचार्यके गमा-

ध्यते। तदाइ

माने नयतेर्धातारात्मनेपदस्य विधानात् खपनयने या नि-योज्यः स एवाध्यापनेऽपि तयारेकप्रयोगलात् । श्रतएवासं मनुना मुनिना

उपनीय तु यः त्रिखं वेदमधापयेद्विजः।

माजुच मर्डसाच तमाचार्थं प्रचचत इति ॥ 💀 🔗 ततञ्चाचार्यकर्रकमधापनं माणवककर्रकेणाध्ययनेन विना न मिद्यातीत्यधापनविधिषयुक्तीवाध्ययनानुष्ठानं सेत्यति प्रयोज्य वापारमन्तरेण प्रयोजकवापारसानिवीदात्। तर्द्धधेतव द्रत्यस्य विधिलं न सिद्यातीति चेन्ना सैसीत् का ने दानिः पृथमध्ययनविधेरभ्युपममे प्रयोजनाभावादिधिलस्य नित्यानुवा-दलेनाणुपपत्तोः । तसादध्यमनिधिमुपत्रीय पूर्वमुपन्यसी पूर्वीसरपन्नी प्रकारान्तरेण प्रदर्शनीयी विचारवास्त्रमवैधले-नानारअधिमिति पूर्वपद्यः वैधलेनारअधिमिति राद्धानाः। तत्र वैधलं वदता वदितयं किमधापनविधिमीणवकसार्थाव-बोधमपि प्रयुक्ते किं का पाठमाचं नाद्यः विनाणशीववेछि-नाभापनिसद्धेः न दितीयः पाठमात्रे विचारस्य विषयप्रयो-जनवारमस्वादापाततः प्रतिभातः मन्द्रिग्धाऽर्था विचार्त्रा-स्त्रविषया भवति। तथा सति यत्राधावगतिरेव नास्ति तव मन्देइस्य का कथा विचारफलस्य निर्णयस्य प्रत्याका दूरत एव। तथाच यदसन्दिग्धं प्रयोजनं तस्रेचावत्प्रतिपित्सामा-चरः यथा समनस्केन्द्रियमन्निष्ठष्टः सष्टास्नोकमध्यमधासीनी घट इति न्यायेन विषयप्रयोजनयोर्सस्यवेन विचारज्ञास्त्रम- नार्भिमिति पूर्वः पचः श्रथापनिविधिनार्थावनेधि मा प्रयोजि तथापि साङ्गवेदाधायिना एडीतपदपदार्थमङ्गतिकस्य पुरुषस्य पैक्षेयेस्वित प्रवन्धेषु श्रासायेऽपार्थावनेधः प्राप्तात्येव । ननु यथा विषं भुङ्गेत्यच प्रतीयमानाऽपार्था न विवचते मास्य एडे भुङ्धा दति भोजनप्रतिषेधस्य माहवाक्यविष्यलात् तथामा-यार्थस्यविवचार्या विषयाद्यभावदेषः प्राचीनः प्रादुःस्यादिति चेन्मैतं वाचः दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोर्थेषम्यसम्भवात् विषभोजन-वाक्यस्यप्तप्रणीतलेन मुख्यार्थपरिगडे वाधः स्यादिति विवचा नाश्रीयते श्रपीरुषेये तु वेदे प्रतीयमानार्थः सुता न विवच्छते विवचित्रते च वेदार्थे यत्र यत्र पुरुषस्य सन्देषः स सर्वे।ऽपि विचारशास्त्रस्य विषयो भविस्यति तिन्धांश्रय प्रयोजनं तसा-दश्यापनविधिप्रयुक्तेनाध्ययनेनावगम्यमानस्यार्थस्य प्रयोजनं तसा-दश्यापनविधिप्रयुक्तेनाध्ययनेनावगम्यमानस्यार्थस्य विचारार्षः-लादिचारशास्त्रस्य वैधलेन विचारशास्त्रमारुभणीयमिति रा-द्वान्तसंग्रहः।

खादेतत् वेदख कथमपैरिषेयतमिभधीयते तत्प्रितिपाद-कप्रमाणाभावात् कथं मन्येथाः अपैरिषेयाः वेदाः सम्प्रदाया-विच्छेदे सत्यसर्य्यमाणकर्षकत्वादात्मविद्गित तदेतमान्दं विभेष-णासिद्धेः पैरिषेयवेदवादिभिः प्रखये सम्प्रदायविच्छेदख कची-करणात्। किश्च किमिदमसर्य्यमाणकर्षकत्वं नाम अप्रतीयमा-नकर्षकत्वमस्परणगोचरकर्षकत्वं वा न प्रथमः कच्यः परमेय-रख कर्त्तुः प्रमितेरभ्युपगमात् न दितीयः विकच्यासच्तात् तथादि किमेकेनास्परणमभिप्रेयते सर्वैर्वा नाद्यः यो धर्मप्रीक्षे जितमानरोष इत्यादिषु मुक्तकोक्तिषु व्यभिचारात् न दितीवः सर्वा सारणस्य ऋषर्वज्ञदुर्ज्ञानलात् पैक्षियले प्रमाणसम्भवाच वेदवाक्यानि पैक्षियाणि वाक्यलात् कालिदासादिवाक्यवत् वेदवाक्यान्याप्तप्रणीतानि प्रमाणले सति वाक्यलात् मन्यादि-वाक्यवदिति। ननु

वेदसाध्यमं सर्वे गुर्वध्यमपूर्वकम्। वेदाध्यमसामान्यादधुनाध्ययमं यथा इत्यनुमानं प्रतिसाधनं प्रमस्त्रत इति चेत्तदपि न प्रमासकोटिं प्रवेष्टुमीष्टे

भारताध्यमं सर्वे गुर्वध्यमपूर्वं सम्।
भारताध्यमलेन साम्रताध्यमं यथेति
श्राभाससमानयोगचेमलात्। ननु तच व्यासः कर्त्तेति सार्वते
को ह्यान्यः पुष्डरोकाचात् महाभारतक्यद्भवेत्
इत्यादाविति चेत्तदसारम्

च्चः सामानि नजिरे।

कन्दांसि जिञ्चिरे तसायजुससादजायत इति
पुरुषस्रको वेदस्य स कर्ष्टकताप्रतिपादनात्। किञ्चानित्यः ब्रब्दः
सामान्यवन्ते सति त्रसादादिवाद्योन्द्रियपाञ्चलाद्वटवत्। निन्दिमनुमानं सएवायं गकार इति प्रत्यभिज्ञाप्रमाणप्रतिहतमिति
चेत् तदतिफलगु सूनपुनर्जातकेष्यद्खितकुन्दादाविव प्रत्यभिज्ञायाः सामान्यविषयलेन बाधकलाभावात्। नन्यप्ररोरस्य परमेश्वरस्य ताल्वादिस्थानाभावेन वर्षे।चारणासस्थवात् कथं तत्-

प्रकीतलं वेदस्य सादिति चेन्न तङ्गद्रं स्वभावते। अत्रीरसापि तस्य भक्तानुग्रहार्थं जीखाविग्रहग्रहण्यस्थावात्। तसादिदस्था-याक्षेयलवाचा युक्तिनं युक्तेति चेत् तत्र समाधानमभिधीयते किमिदं पार्षेयलं सिसाधियिषितं पुरुषाद्त्यम्नलमात्रं यथा श्रुखादादिभिरहरहरुचार्यमाणस वेदस् प्रमाणान्तरेणार्यमुप-सभा तत्प्रकाश्रमाय रचितलं वा यथा श्रसादादिभिरेव निब-ध्यमानस प्रबन्धस प्रथमे न विप्रतिपत्तिः चरमे किमनुमान बसात् तत्साधनमागमबसादा नादः मासतीमाधवादिवाक्येषु मयभिचारतात्। अय प्रमाणले मतीति विभियत दति चेत्त-इपि न विपश्चिता मनिष वैश्वमापद्यते प्रमाणान्तरागाच-रार्घप्रतिपादकं हि बाक्यं वेदवाक्यं तत्प्रमाणान्तरगाचरार्घ प्रतिपादकमिति साध्यमाने मम माता बन्ध्येतिवत् व्याघाता-पातात्। किञ्च परमेश्वरस्य सीसाविग्रहपरिग्रहाभ्यपगमेऽष-तीन्त्रियार्थद्रभनं न सञ्जाघटीति देशकासस्मावविप्रकृष्टार्थ ग्रहणोपायाभावात्। न च तचजुरादिकमेव तादृक्प्रतीति अनन जमिति मन्तयं दृष्टानुसारेणैव कल्पनाया त्रात्रणीय-लात्। तदुक्तं गुरुभिः सर्व्यज्ञनिराकरणवेलायाम्

यत्रायितिषयो दृष्टः स खार्थानितिषयनात्।
दूरस्रक्षादिदृष्टी खास्र रूपे श्रीत्रवितिति॥
त्रतप्त नागमबसात्तसाधनं तेन प्रीक्रमिति पाणिन्यनुशासने
जाग्रत्यपि काठककासापतैत्तिरीयमित्यादिसमास्या त्रथ्यनसम्प्रदायप्रवर्त्तकविषयसेने।पपद्यते तद्द्वापि सम्प्रदाय-

प्रवर्शकविषयलेगाणुपपयते न चानुमानवसाच्छन्दसानिष्ठाल सिद्धिः प्रत्यभिज्ञाविरोधात्। न चासत्यणेकले सामान्यनिब-श्रमं तदिति साम्प्रतं सामान्यनिबन्धनलमस्य बसवद्वाधकोप-निपातादास्त्रीयते। किष्ण्वभिचारदर्भगदा तत्र किष्ण्वभिचा-रद्भंगे तद्ग्रेसायाम् संस्तः प्रामाण्यवादिभिः

जलेचेत दि चा माहारज्ञातमपि बाधनम्। स सर्वयवदारेषु संज्ञवात्वा विशयतीति ॥ निवदं प्रत्यभित्रानं गतादिजातिविषयं न गादिस्यितिविषयं तायां प्रतिपुर्वं भेदोपस्तभादन्यचा वामद्रमाधीते इति वि-भागा न खादिति चेत्रदपि ब्राभां न विभक्तिं गादिवात्रिभेदे प्रमाचाभावेन गलादिजातिविषयकस्पनार्या प्रमासाभावात्। यचा गतमजानत एकमेव भिन्नदेशपरिमाणमंखानयात्रपधा-नवजात् भिन्नदेशमिवास्यमिव महदिव दीर्घमिव वामनमिन प्रचते तथा गयक्तिमञानत एकापि यञ्चकभेदात् तत्तद्भर्या-नुविश्वनी प्रतिभाषते। एतेन विरुद्धधर्याध्यायात् भेदप्रतिभाष इति प्रत्युक्तम्। तच किं खाभाविको विस्दूर्धमीधासी भेदसा-धकलेनाभिमतः प्रातीतिको वा प्रथमे अधिद्धः अपर्था स्ना-भाविकभेदाभुषगम दत्र गकारानुद्चारयचैत्र इति प्रतिपन्तिः चात् नतु दक्रकले। नकार दति। दितीचे तु न स्वाभाविक भेदिसिद्धः न हि परे।पाधिभेदेन खाभाविकमैक्यं विद्याते। माश्रत् नभसे। उपि कुमाचुपाधिभेदात् साभाविको भेदसम व्यादृतव्यवद्यारी नाद्रविदानः। तदुक्तमापार्थैः

प्रवेश्वनम् यञातेसदर्शदिव सप्यते। चित्रसम्भ गारेभ इति गलादिधोर्र्यति ॥ प्रत्यभिचा बदा बब्दे जागर्त्ति विर्वधशा। चनित्यलानुमानानि बैंव वर्माचि वाधते॥ इतेनेदमपासम्। यदवादि वागीयरेण मानमनोहरे ऋणियः अन्दः रन्त्रियविश्रेषगुषलाचणुक्रपवदिति । अन्दद्रसालवादिनां प्रत्यचित्रः ध्वन्यंत्रे सिद्धसाधनताच चत्रावचलोपाधिवाधित-लाच। उद्यनसु पात्रवाप्रत्यवतेऽयभावस्य प्रत्यवतां महता मन्भेन प्रतिपादयन् निष्टनाः कोसाइसः उत्पन्नः बन्द इति व्यवदाराचरणे कारणं प्रत्यचं प्रव्यानित्यले प्रमाणयति सा। चाऽपि विरद्भधर्मसंसर्वस श्रीपाधिकलापपादननायेन रूत्तर-क्रविक्रवे तासः समापोदि । निखान्वे सर्वदोपसञ्चन्पसञ्च-प्रयक्ती वा न्यायभूषणकारीकः सेऽपि ध्वनिसंस्कृतखोपसम्मा-खुपगमात् प्रतिचिप्तः। यनु चुगपदिन्त्रियसम्बन्धिलेन प्रतिनि-यतसंस्कारकसंस्कार्यभावानुमानं तदात्मन्यनैकान्तिकमसति कलक्षे तत्र वेदखापाद्येयतवा निर्स्तसम्बादाकसङ्ग-

> प्रमाणनाप्रमाणने खतः सञ्चाः समात्रिताः। नैयाविकाखे परतः सागताखरमं खतः॥ प्रथमं परतः प्राञ्जः प्रामाण्यं वेदवादिनः। प्रमाणनं खतः प्राञ्जः परतखाप्रमाणतामिति

द्वरलेन सतः बिद्धं धर्मे प्रामाखमिति सुखितम्।

खादेतम्

बादिविवाददर्भगात् कर्थकारं खतः सिद्धं धर्मप्रामाद्यमिति धिद्भवत्वत्व सीनियते। निच्च निमिदं स्नतः प्रामाच्चं नाम किं खत एव प्रामाण्यस जना चाहीस्वित् सात्रयज्ञानजन्यसं वि-मुत खात्रयज्ञानसामगीजन्यत्रमुताही ज्ञानसामगीजन्यज्ञानवि-घेषात्रितलं किंवा ज्ञानसामग्रीमाचजन्यज्ञानविष्ठेषात्रितलम्। तचाद्यः यावद्यः कार्यकार्णभावस्य भेद्रमानाधिकर्णलेनै-कस्मित्रयस्थवात् नापि दितीयः गुषस्य यता ज्ञानस्य प्रामास्थं प्रति समवाचिकारणतया द्रव्यवापातात् नापि हतीयः प्रा-माच्ये शापिते जातिले वा जनायोगात् स्रतिलानधिकर-षस ज्ञानस बाधात्यन्ताभावः प्रामाखोपाधिः न च तस्त्रो-त्यक्तिसमावः प्रत्यन्ताभावस्य नित्यताभ्युपगमादत्तएव न जाते-रपि जनिर्युज्यते नापि चतुर्थः ज्ञानविश्वेषा ज्ञाप्रमा विश्वेष-बामव्यास बामान्यबामग्री अनुप्रविव्यति विव्यामान्यामिव वृज्ञसामग्री अपर्था तस्राकस्मिकलम्प्रसजेलसात् परतस्त्रेन खीकताप्रामाणं विज्ञानसामग्रीजन्यात्रितमिखतियात्रिराप-श्वेत । पञ्चमविक स्पं विक स्पयामः किं दोषाभावसहस्रतज्ञान-सामग्रीजन्यलमेव ज्ञानसामग्रीमा चजन्यलं किं देशाभावास-इन्नतज्ञानसामग्रीजन्यलं नाद्यः दोषाभावसङ्कृतज्ञानसाम-चीजन्यलमेव परतः प्रामाण्यमिति परतःप्रामाण्यवादिभिदर-रीकरणात् नापि दितीयः दोषाभावसच्छतलेन सामय्यां सच-क्रतले पिद्धे अनन्ययापिद्धान्यययितरेकपिद्धतया दोषाभावस्य कारणताया वज्रालेपायमानतात् श्रभावः कारणमेवः न भव-

तीति चेत्तदा वक्तव्यम् त्रभावस्य कार्यक्षमस्य न वा चदि नासि तदा पटप्रध्वंषानुपपत्था नित्यताप्रसङ्गः त्रचास्ति किमपराद्धं कारणलेनेति येवमुभवतःपाशा र जाः। तद्दितमृद्यनेन

भावी यथा तथाभावः कारणं कार्यवन्त्रत इति। तथाच प्रयोगः विमता प्रमा ज्ञानदेवतिरिक्तदेवधीना का-र्थ्यंत्रे सित ति इत्रोपलात् अप्रमावत् प्रामाण्यं परता ज्ञायते श्रमभ्यासद्वायां सांप्रयिकतात् श्रप्रामाध्यवत् तसाद्त्यत्ती चप्ती च परतस्ते प्रमाणसभावात् खतः सिद्धं प्रामाणामित्येतत् पृतिकुत्राच्डायत दति चेत् तदेतदाकाश्रमृष्टिचनायते । वि-ज्ञानसामग्रीजन्यले सति तदतिरिक्तदेलजन्यलं प्रमायाः खत-स्विमिति निरुक्तिसभावात् ऋसि चाचानुमानं विमता प्रमा विज्ञानसामग्रीजन्यले सति तदतिरिक्रजन्या न भवति अप्रमा-लानधिकरणलात् घटादिवत् न चादयनमनुमानं परतस्वया-धकमिति ग्राज्यनीयं प्रमा देषियतिरिक्तज्ञान हेलतिरिक्तजन्या न भवति ज्ञानत्वाद्रप्रमावदिति प्रतिसाधनग्रहगस्तवात् ज्ञान-षामग्रीमाचादेव प्रमात्यत्तिसमावे तदतिरिक्तस्य गुणस्य देशवा-भावस्य वा कार्णलकस्पनायां कस्पनागीरवप्रसङ्गास । ननु दे। षखाप्रमा हेतुलेन तदभावस्य प्रमां प्रति हेतुलं दुर्निवार-मिति चेत् न दोषाभावसाप्रमाप्रतिबन्धकलेनान्यथासिद्धलात्

तस्माहुणेभ्या देवाणामभावस्वदभावतः। श्रप्रामाण्यदयायस्वं तेने स्वर्गी नथेदित दति॥ तथा प्रमाज्ञतिरपि ज्ञानज्ञापकसामग्रीत एव जायते। न च

वंजवानुद्वप्रवन्नी वाधक रति वृक्तं वक्तं वस्यपि प्रतिभावपु-क्कासकार्चे प्रतिबन्धकदोषादियमवधानात् तद्पपक्तः । किञ्च तावकमन्मानं खतः प्रमाचं न वा श्राचे श्रनैकान्तिकता दितीने तखापि परतः प्रामाश्चमेवं तख तखापीत्वनवस्रा द्रवसा कात्। यरच बुसुमाक्षकावृदयनेन ग्रिटिति प्रचुरप्रदृत्तीः प्रामाधनिख्वाधीनलाभावमापाद्यता प्रधानादि प्रवृत्ति-र्षी कामपेषते तत्प्रापुर्धे चेकाप्रापुर्धम् इका चेष्टवाधनता-चानं तचेष्टजातीयलसिङ्गानुभवं सेऽपीन्त्रियार्थयसिक्षे प्रामा-च्याइणम् न कचिदुपयुच्यत रति तदपि तस्करस पुरसात् कर्षे सुवर्णमुपेत्य बर्माङ्गोद्वाटनमिव प्रतिभाति चतः बमीर्च-तसाधनञ्चानमेव प्रमाचतयावगन्यमानमिन्द्रां जनयतीत्वचैव क्तृट एव प्रामख्यप्रक्षेययोगः। किञ्च कविद्पि चेन्निर्विच-किला प्रवृत्तिः संग्रवाद्पपधेत तर्षि सर्वत्र तथाभावसम्भवात् प्रामाखनिख्यो निरर्धकः स्नात् त्रनिखितस्य यत्त्रमेव दुर्सभ-मिति प्रामाण्यं दत्तजसाञ्चसिकं भवेत् रत्यसमितिप्रपञ्चेन। यसाद्त्रं

तसात् यद्वोधकलेन प्राप्ता बुद्धेः प्रमासता।
सर्यान्यथालदेहत्यदेवस्त्रानादपेवित इति॥
तसाद्भी स्नतः विद्धप्रमासभावे खोतिष्ठोमेन स्नर्गकामे। यजेतेत्वादिविधर्यवादमन्त्रनामधेयात्मके वेदे यजेतेत्वच तप्रत्ययः
प्रकृत्यर्थे।परकां भावनामभिधन्त इति विद्धे खुत्पन्तिमथुपमक्कतामभिदितान्यवादिनां भद्वाचार्याएं विद्वानो याग-

विषयो नियोग इति कार्ये युत्पित्तमन् यरतामन्तिताभिधान-वादिनां प्रभाकरगुरूणां यिद्धाना इति वर्ष्यमवदातम्॥ इति वर्षदर्भनगंग्रेडे जैमिनिदर्भनम्॥

नन्वयं प्रकृतिभागः श्रयं प्रत्ययभाग इति प्रकृतिप्रत्यय-विभागः कथमवगम्यत इति चेत् पीतपातञ्जलजलानामेतचे। चं चमत्कारं न करोति व्याकरणशास्त्रस्य प्रक्रतिप्रत्ययविभागपर-तायाः प्रसिद्धलात् तथाचि पतञ्जलेर्भगवता मचाभायकारसः द्रमादिमं वाकाम् त्रय ग्रब्दानुगासनमिति। ऋखार्थः ऋषे-त्ययं ब्रब्दोऽधिकारार्थः प्रयुच्यते व्यधिकारः प्रसावः प्रारमा दति यावत् मञ्दानुमासनमञ्देग च पाणिनिप्रणीतं व्याकरण-वाक्तं विवक्त्यते बन्दामुवासनमित्येतावत्यभिधीयमाने सन्देषः कात् किं प्रव्दानुपासनं प्रख्यित न वेति तथा मा प्रसाङ्घीदि-त्ययबद्धं प्रायुक्क अध्यबद्प्रयोगबलेनाधीन्तरस्युदासेन प्रस्त-यते दत्यसार्थसाभिधीयमानतात् त्रनेन दि वैदिकाः प्रब्दाः प्रस्नोदेवीरभीष्टय रत्यादयः तदुपकारिणा स्नीकिका प्रब्दाः गैरियः पुरुषे पसो प्रकुनिरित्यादयद्यानुप्रियमो व्यत्याद्य संस्क्रियनो प्रकृतिप्रत्ययविभागवत्तया बाध्यना इत्यनुत्रासनग्रब्द-मासनवलात् कर्माचीवा वडी विधातचा तथाच कर्माण चेति समासप्रतिषेधसमावात् ज्ञब्दानुज्ञासनज्ञब्देः न प्रमाणपथमव-तरतीति। श्रवायं समाधिरभिधीयते यसिन् क्राप्रत्यये कर्द-

कर्मां शेरुभयोः प्राप्तिरस्ति तत्र कर्मा छेव षष्टीविभक्तिर्भवति न कर्त्तरीति बद्धवीदिविज्ञानवत्तान्त्रियस्यते। तद्यथा त्रासुर्यो मवां दोहा बिचितेन गापाचकोनेति कर्चार्यप षष्टी भवतीति के चिद् बुवते श्वत एवाकां का शिका एक्ती के चिद विशेषेणैव विभा-षामिष्क्रिन प्रब्दानामनुषायनमाचार्योणाचार्यस वेति प्रब्दा-नामन्त्रासनमित्यच तु बच्दानामन्त्रासनं नार्थानामित्येता-बता विविचित्रक्षार्थस्याचार्यस्य कर्त्तुरपादानेन विनापि सुप्रति-पादलादाचार्थोापादानमिकचित्करं तसादुभयप्राप्तेरभावा-दुभयप्राप्ती कर्मणीत्येषा पष्टी न भवति किन्तु कर्द्धकर्मणीः क्रतीति क्रचारे कर्त्तरि कर्मणि च षष्टी विभक्तिभवतीति क्रचा-गसच्या वही भवियति तथा चेभ्रप्रवञ्चनपलाजजातनादिवत् समासी भविद्यति ऋषवा श्रेषलचऐयं षष्टी तच किमपि चाद्यं मावतरहोव। यद्येवं तर्षि श्रेषस्रचणायाः षष्ट्याः सर्वेच सुव-चलात् वहीयमायप्रतिवेधस्रचाणामानर्थकां प्राप्तुयादिति चेत् सत्यं तेषां खरचिन्नायामुपयोगे। वाक्यपदीये प्रादर्शि। तदाइ महोपाधाचवर्द्धमानः

सै किकयवदारेषु यथेष्टं चेष्टतां जनः।
वैदिकेषु तु मार्गेषु विश्रेषेक्तिः प्रवर्णताम्॥
दिति पाणिनिस्च नाणामर्थमनाभ्यधाद्यतः।
जनिकर्त्तुरिति श्रूते तत्प्रयोजक दत्यपीति॥
तथाच शब्दानुशासनापरनामधेयं याकरणशास्त्रमार्थं वेदितथिमिति वाक्यार्थः सम्पद्यते। तस्रार्थस्य झटिति प्रतिपक्तये

श्रण याकरणिमत्येवाभिधीयतां श्रण ग्रन्थामनित्यधि-काचरं मुधाभिधीयत इति मैवं ग्रव्दानुगामनित्यस्पर्यम-माख्यापादाने तदीयवेदाङ्गलप्रतिपादकप्रयोजनाख्यानिषद्धेः श्रन्थया प्रयोजनानिभिधाने याकरणाथ्यने श्रुथेत्यां प्रद-त्तिरेव न प्रमजेत्। ननु निष्कारणा धर्मः षडङ्गो वेदोऽध्येतया इति श्रधेतयालविधानादेव प्रवित्तः मेत्स्यतीति चेनीवं तथा-विधानेऽपि तदीयवेदाङ्गलप्रतिपादकप्रयोजनानिभधाने तेषां प्रवत्तेरनुपपत्तेः। तथाहि पुरा किस्न वेदमधीत्याध्येतारस्वितं वक्तारे। भवन्ति।

वेदान्ना वेदिकाः ब्रद्धाः सिद्धाः स्नाकास सिक्काः।
तस्मादनर्थकं व्याकरणमिति तस्मादेदाङ्गलं मन्यमानास्मदधधने प्रवृक्तिमकार्षुः ततस्वेदानोन्तनानामित तत्र प्रवृक्तिनं
सिद्धोत् सा मा प्रसङ्कोदिति तदीयवेदाङ्गलप्रतिपादकं प्रयोजनमन्त्राख्येयमेव। यद्यन्ताख्यातेऽपि प्रयोजने न प्रवर्त्तरम् तर्षि
स्नाक्तिक्राक्दसंस्कारज्ञानरितास्ते यज्ञे कर्माण प्रत्यवायभाजे।
भवेयुः धर्माद्भीयेरन् त्रत एव याज्ञिकाः पठिन्त त्राद्यिताम्नियः
रणक्रदं प्रयुज्य प्रायस्त्रित्तीयां सारखतीमिष्टिं निर्वपेदिति
त्रतसदीयवेदाङ्गलप्रतिपादकप्रयोजनान्त्राख्यानार्थमयप्रव्दानुबास्त्रस्य प्रयोजनं तस्य तद्देभेन प्रवृत्तेः तस्य प्रयोजनं वधा
स्वर्गीदेभेन प्रवृत्तस्य यागस्य स्वर्गः प्रयोजनं तस्यात् ब्रद्धानुविष्टिः संस्कारपदवेदनीया ब्रस्तानुशासनस्य प्रयोजनम्। कन्ते-

वसण्यभिमतं प्रयोजनं न सभाते तद्पायाभावाद्य प्रतिपद-चाठ एवाभ्यपाय इति मन्येचाः तर्हि स ज्ञानभ्यपायः अब्दानां प्रतिपक्ती प्रतिपद्पाठी भवेत्। अब्दापश्रम्दभेदेनानन्याच्छ-ब्दानामेवं हि ममाचायते दृष्यतिरिक्राय दियं वर्षमहस्रं प्रतिपद्पाठविहितानां ब्रब्दानां ब्रब्दपारायणं प्रीवाच नान्तं नगाम वहरातिय प्रविता इन्ह्रोऽधोता दियां वर्षमहस्रमध्ययन-कासः न च पारावाप्तिरभूत् किमुताद्य यश्चिरं जीवित ऋधीति बाधा पर सप्रचार से यतुर्भि एपा यैर्विद्या पयुका भवति तचा थ-यनका सेनेव सर्वमायुर्पयुक्तं स्थात्तसादनभुपायः प्रब्हानां प्रतिपत्ती प्रतिपद्पाठ इति प्रयोजनं न विद्वोदिति चेनीवं भव्दप्रतिप्तः प्रतिपद्पाठसाध्यलानङ्गीकारात् प्रक्तत्यादिवि-भागक व्यनावत्यु बच्चेषु यामान्यविशेष क्याणां लचणानां पर्ज्ञन्यवत् यद्यदेव प्रष्टनी बह्ननां जञ्दानामनुजासनापस्याच तथाचि कर्माणीत्येकेन सामान्यक्षेण सम्राज्य कर्मापपदाद्धा-तुमाचादण्प्रत्यये क्रते कुमाकारः काण्डचाव इत्गादीमां बद्धनां मञ्दानामनुमासनमुपसभाते एवमाते। इनुपर्मे रति पदपाठ-स्थात्रकालप्रतिपादनपरोऽर्घवादः नन्त्रन्येस्वयङ्गेषु सत्सु किमि-त्येतदेवाद्रियते। उचाते प्रधानच षट्खङ्गेषु व्याकरणम्। प्रधाने च कतो यतः फखवान् भवति । तदुक्तम्

श्रामनं ब्रह्मणस्य तपमामुक्तमं तपः।
- प्रथमं कृन्दमामक्रमाज्ञर्थाकरणं मुधा द्वति॥
तस्यार् व्याकरणशास्त्रस्य श्रब्दानुशासमं भवति माजात् प्रयो-

जनं पारम्पर्थेण तु वेदरचादीनि। अतएवातं भगवता भा
श्वकारेण रचो हागमल घ्यमन्दे हाः प्रयोजनिमिति साधुअब्दप्रयोगवशाद भुद्योऽिप भवति तथाच कथितं कात्यायनेन

शास्त्रपूर्वके प्रयोगेऽभ्युदयस्त मुख्यं वेदशब्देनेति। अन्यैरप्रक्रम्

एकः शब्दः सम्यक् ज्ञातः सुष्ठु प्रयुक्तः खर्गे सोके कामधुर्भ
वतीति। तथा

नाकिसष्टसुखं यान्ति सुयुक्तैर्वद्भवागरीः। श्रथ पत्काविणा यान्ति ये चीकमतभाविणः॥

नन्यचेतनस्य प्रब्दस्य कथमी हु गं सामर्थं मुपपदात दित चेनीवं मन्येथाः महता देवेन साम्यश्रकणात् तदाह श्रुतिः चलारि-ग्रङ्गास्त्रयो श्रस्य पादा दे ग्रीषे सप्तहसासा श्रस्य विधा बद्धो दृष्ठभो रे। रवीति महो देवे। मर्त्याः श्राविवेश । स्याचकार च भास्यकारः चलारि ग्रङ्गाणि चलारि पदजातानि नामास्त्रातो-पसर्गनिपातास्त्रयो श्रस्य पादाः स्वडादिविषयाः विधा भूतभ-विस्यदर्भमानकासाः दे ग्रीषे दे। नित्यानित्यात्माने। नित्यः कार्यश्र स्वश्रस्यञ्चकभेदात् सप्तहसामा श्रस्य तिङा सह सप्त-सुब्विभक्तयः विधा बद्धः चिषु स्थानेषु सर्वास कर्ष्ये श्ररिस च बद्धः दृष्ठभ दित प्रसिद्ध दृष्ठभलोन कृपणं क्रियते वर्षणाद्वेणञ्च ज्ञानपूर्वकानुष्ठानेन फलप्रदलं रे। रवीति श्रन्दं करे। ति रे। तिः श्रन्दकर्मा दृष्ठ श्रन्द्रस्य प्रश्चा विवचितः महो देवे। मर्त्याः श्राविवेश महादेवः श्रन्दः मर्त्यामरणधर्माणे। मनुस्यासाना-विवेग्रेति महता देवेन परेण श्रद्धणा साम्यमुकं स्वादिति स्रान्थ सिदानं स्क्रोटास्था निग्वयवा निताः प्रब्दा प्रश्लीवेति। इरि-णाभाषि प्रश्लाकार्छे

यानादिनिधनं त्रह्म प्रब्दतस्यं यद्वरम्। विवर्क्ततेऽर्घभावेन प्रक्रिया जगते। यत दति॥ ननु नामास्थातभेदेन पद्दैविध्यप्रतीतेः कथं चातुर्ब्धिध-मुक्तमिति चेनीवं प्रकारानारस्य प्रसिद्धलात्। तदुकां प्रकीर्धके

दिधा कैंचित् पदं भिन्नं चतुर्द्धा पश्चधापि वा।

त्रपोडुन्यैव वाक्येभ्यः प्रज्ञतिप्रत्ययादिवदिति ॥
कर्माप्रवचनीयेन वै पद्ममेन यह पदस्य पद्मविधलमिति हेलाराजा व्यास्थातवान् । कर्मप्रवचनीयास्य क्रियाविधेषापत्रजितसम्बन्धावच्छेदहेतव इति सम्बन्धविधेषद्योतनदारेख क्रियाविभेषद्योतनाद्यपर्गेष्वेवान्तर्भवंतीत्यभिषन्धाय पदचातुर्ष्मिथं भाव्यकारेणात्रं युक्तमिति विवेक्तव्यम् ।

नमु भवता स्कोटात्मा नित्यः ग्रब्द इति निजागद्यते तस्त्र स्व्यामद्ये तत्र प्रमाणाभावादिति केचित् श्रक्षोच्यते प्रत्यचमे-वात्र प्रमाणं केरित्येकं पदमिति नानावर्णातिरिक्तेकपदावगतेः पर्वाजनीनवास्त्रस्थति बाधके पदानुभवः ग्रक्को मिय्येति वक्तं पदार्थप्रतीत्यन्ययानुपपत्त्यापि स्कोटोऽभ्युपगन्तयः न च वर्णेभ्य एव तत्प्रत्ययः प्रादुर्भवतीति परीचाचमं विकल्पासद्वतात् किं समस्ता व्यसावा शर्थप्रत्ययं जनयन्ति नाद्यः वर्णानां चिल्नकानां समुद्दासभावात् नात्यः वस्तवर्णेभ्योऽर्थप्रत्ययासभावात् न च व्याससमासभागःन्यः प्रकारः समस्तीति तस्नादर्णानां वाच- कलानुपपत्ती यद्वलादर्थप्रतिपत्तिः स स्कोट इति वर्णातिरिकों वर्णाभियक्रीऽर्थप्रत्यायको नित्यः मञ्दः स्कोट इति तदिदो वदिना मतएव स्कुञ्चते व्यच्यते वर्णेरिति स्कोटो वर्णाभियक्र्यः स्कुटोभवत्यसादर्थ इति स्कोटोऽर्थप्रत्यायक इति स्कोटमञ्चा र्यमुभयया निराजः। तथाचेक्तं भगवता पतम्मिलना महाभाये मय गौरित्यन कः मन्दो येनोचरितेन मास्नालाक्रूल-ककुर खुरविषाणानां सम्प्रत्ययो भवति स मन्द्र दत्युच्यते इति। विद्यतम् कैयटेन वैयाकरणा वर्णव्यतिरिकस्य पदस्य वाचकल-मिक्किन वर्णानां वाचकले दितीयादिवर्षे। चार्यसम्म सङ्गादित्यादिना तद्वितिरक्तः स्कोटो नादाभियक्ती वाचको विस्तरेण वाक्यपदीये व्यवस्थापित इत्यन्तेन प्रवन्थेन।

ननु स्कोट साण्यं प्रत्यायकतं न घटते विकस्पास इतात् किमिभयकः स्कोटोऽ यें प्रत्याययित अनिभयको वा न चरमः
सर्वदा अर्थप्रत्ययस्च सकार्यो त्याद प्रसङ्गात् स्कोट स्व नित्यताभुपगमेन निर्पेषस्य हेतोः सदा सस्तेन कार्यस्य विसम्बायीगात्। अर्थे तद्दो सपरिजिष्ठी र्षया अभियकः स्कोटोऽ यें प्रत्याययतीति कची कियते तथा भियञ्जयनो वर्षाः किं प्रत्येक मिभयञ्जयन्ति सभूय वा पचदयेऽपि वर्षानां वाचकत्वपचे भवता
ये देशा भाषितास्त एव स्कोटा भियञ्जकत्वपचे व्यावर्णनीयाः।
तद्कं भट्टा चार्ये मी मां साम्राक्वा र्लाके

यस्थानवयवः स्क्रोटो यज्यते वर्षमुद्धिभिः। भेऽपि पर्यनुयोगेन नैकेनापि विमुच्चते इति॥ विभक्षको खेव वर्णेषु पाणिनिना ते विभक्षकाः पदिमिति नै।तमेन च पद्यंशायाविचितलात् सद्देतग्रइणेनानुग्रइवज्ञाद्दर्णेखेव
पद्युद्धिर्भविष्यति तर्षि सर इत्येतिसान् पदे यावको वर्णास्तावका एव रम इत्यवापि एवं वनं नवं नदो दीना रामो मारो
राजा जारेत्यादिष्वर्थभेदप्रतीतिर्न स्वादिति चेन्न क्रमभेदेन
भेदसभावात् तद्कां तातातितैः।

यावन्तो यादुशा ये च यद्र्यप्रतिपाद्ने। वर्णाः प्रज्ञातसामर्थास्ते तथैवावसाधका इति ॥ तसाद्यञ्चाभयोः समा देषो न तेनैक देशो भवतीति न्यायात् वर्णनामेव वाचकलोपपत्ती नातिरिक्रस्कोटकस्पनाऽवकस्पते इति चेत् तदेतत् कामकुष्ठावसम्मनकस्पनं विकस्पानुपपन्नेः किं वर्णमाचे पदप्रत्ययावसमानं वर्णसमूदे वा नाद्यः परस्परविसन चषवर्षमालायामभिन्नं निमित्तं पुत्रोषु विना स्वत्रं मालाप्रत्य-चवदि छोकं पदिमिति प्रतिपत्तेरनुपपत्तेः नापि दितीयः उचरितप्रध्वसानां वर्णानां समूहभावासमावात् तत्र हि समूद व्यपदेशः ये पदार्था एकस्मिन् प्रदेशे सहावस्थिततया बहवी ऽनुभूयन्ते यथा एकस्मिन् प्रदेशे महावस्त्रिततयानुभूयमानेषु धवखदिरपलामादिषु समूहयपदेमः यथा वा गजनरतुरगा-दिषु न च ते वर्षासचानुभूयन्ते उत्पन्नप्रध्यसालात् ऋभिय-क्तिपचेऽपि क्रमेणैवाभियक्ती समूहासम्भवात् नापि वर्णेषु का-स्पनिक: समूद: कस्पनीयः परसाराश्रयप्रसङ्गात् एकार्धप्रत्या-यकलि द्वी तदुपाधिना वर्षेषु पदलप्रतीतिः तत्मिद्धावेकार्थ-

प्रत्यायकलसिद्धिरिति। तसादर्णानां वाचकलासभावात स्त्रो-टोऽभ्युपगन्तव्यः। ननु स्कोटवाचकतापचेऽपि प्रागुक्रविकस्पप्रस-रेण घट्टकुटीप्रभातायितमिति चेत्तदेतनानाराज्यविजृक्षणं वैषम्यसभावात्।तथाहि प्रभिव्यञ्जकोऽपि प्रथमो ध्वनिः स्रोट-मस्पुटमभियनित उत्तरीत्तराभियञ्चकत्रमेण स्पुटं स्पुटतरं स्कृटतमं यथा स्वाध्याय: सक्तत्पचमानी नावधार्थते अभ्या-मेन तु स्फुटावसायः यथा वा रक्षतत्त्वं प्रथमप्रतीता स्फुटं न - चकास्ति चरमे चेतसि यथावदभियात्र्यते नादैराहितवीजा-थामन्येन ध्वनिना सरः। श्राष्टित्तिपरिपाकायां बुद्धैः शब्दे। ४व-धार्यंत इति प्रामाणिकोक्तेः। तस्नादस्माच्छव्दादधं प्रतिपद्या-मद इति व्यवदार्वशादणींनां अर्थवाचकलानुपपत्तेः प्रथमे का छे तचभविद्गर्भर्षे हरिभिरिभहितलात् निर्वयवमर्थप्रत्या-चकं ब्रब्दतत्तं स्कोटाभावमभ्युपगन्तयमित्येतत् सर्वे। परमार्थ-मंविस्तराष्यका जातिरेव मर्वेषां ग्रव्हानामर्थे इति प्रतिपाद-नपरे जातिसमुद्देशे प्रतिपादितम्। यदि सत्तीव सर्व्वेषां शब्दाना-मर्थसर्हि सर्वेवां प्रस्तानां पर्यायता सात् तथाच कचिदपि युगपित्रचतुरपदप्रयोगायाग इति महचातुर्यमायुग्रतः। तद्त्रम

पर्याणाणां प्रयोगो हि यौगपद्येन नेखते।
पर्यायेणैव ते यस्ताददम्यर्थं न संहता दति॥
तस्तादयं पची न चीदचमदति चेत् तदेतद्वगनरे। मन्यकल्पं नीस्त्रोहितपीताचुपरञ्जकद्रथभेदेन स्कटिकमपेरिव सम्बन्धिभे-

दात् मत्तावास्तदाताना भेदेन प्रतिपत्ति विद्वी गोमत्तादि रूप-गोलादिभेदनिवन्धन व्यवहारवैसच्छोपपत्ते:। तथा चाप्तवाकाम्

स्कटिनं विमसं द्रयं यथा युक्तं प्रथक् प्रथक्। नीससोहितपीताधैसदर्शमुण्यस्यत दति॥ तथा हरिषाण्यकम्

> सम्बन्धिभेदात् समीव भिद्यमाना गवादिषु । जातिरित्युच्यते तस्यां समी ब्रम्दा व्यवस्थिताः ॥ तां प्रातिपदिकार्यञ्च भावर्यञ्च प्रचनते ।

या यस्ता या महानाता तामा इस्वतसादय द्वि॥

पात्रयभूतेः यम श्विभिभिध्यमाना कस्पितभेदा गवायादिषु

यस्तेव महायामान्यमेव जातिः गोलादिकमपरं यामान्यं पर्
मार्थतस्तते भिस्तं न भवति गोयस्तेव गोलं नापरमन्ययि प्रति
भायते एवम यस्ता श्रयत्नित्यादि वाष्यम्। एवञ्च तस्तामेव

गवादिभिञ्चायां यस्तायां जाती यस्त्रीं गोत्रस्दादयो वाषकलेन

यवस्त्रिता प्रतिपदिकार्थय यस्तित प्रसिद्धम्। भाववषने।

धातुरिति पत्रे भावः यस्त्रेवित धालर्थः यस्ता भवत्येव किया
वचने। धातुरिति पत्रेऽपि जातिमन्ये कियामा इरनेकचित्तव
र्त्तिनीमिति जातिपदार्थनयानुयारेणानेकचित्रक्रियायमुद्देशे

कियाया जातिक्यलप्रतिपादनात् धालर्थः यस्ता भवत्येव तस्त्र

भावस्त्रतसाविति भावार्थे लतसादीनां विधानात् यस्तावाित्वं

युक्तं या च यस्ता जदयययविधुर्याक्तित्या यर्वस्त्र प्रपञ्चस्त्र तदिव
र्त्तिवा देश्वतः कास्तते। वस्तुतस्त्र परिक्रोदराहित्यात् या यस्ताः

महानात्मेति व्यपदिम्यत इति कारिकाद्वयार्थः। द्रव्यपदार्थमं-विवचणं तत्त्वमेव सर्व्यभव्दार्थं इति सम्बन्धसमुद्देशे समर्थितम्

सत्यं वस्तु तदाकारैरसत्यैरवधार्यते। त्रवत्योपाधिभिः ग्रब्दैः सत्यमेवाभिधीयते॥ त्रधुवेण निमित्तेन देवदत्तगृष्टं यथा। गृहीतं गृहग्रब्देन मुद्धमेवाभिधीयते दति॥

भायकारेषापि सिद्धे प्रब्दार्थमन्य रह्येतदार्भिकथाखामाव-सरे द्रवां हि नित्यमित्यनेन ग्रन्थेन श्रन्नत्ये।पाध्वन्छसं ब्रह्म-तत्तं द्रव्यश्रब्दवाचं वर्षश्रब्दार्चं दति निरूपितम्। जातिश्रब्दा-र्घवाचिना वाजणायमस्य मते गवादयः ग्रन्दा भिन्नद्रयममवेत जातिमभिद्धति तद्यामवगाञ्चमानार्थां तस्रमन्धात् द्रव्यमव-गम्यते ग्रुकादयः शब्दा गुष्यमवेतां जातिमाचचते गुणे तत्व-मन्धात् प्रत्ययः द्रव्यसमन्धिसमनन्धात् संज्ञाज्ञव्दानामुत्पत्ति-प्रस्त्या विनामात् ग्रेज्ञ वक्षीमारचै।वना चवसा दि भेदेऽपि स एवाचिमळिभिप्रत्यचनसात् बिद्धा देवदत्तातादिकातिर शुपन-नवा कियाखिप जातिरासच्यते मैव भातवाच्या पठतीत्या-दावन्द्रक्तप्रत्ययसः प्रादुर्भावात्। द्रव्यपदार्थवादिचा जिनये प्र-बदस विकिरेवाभिधेयतया प्रतिभावते जातिस्तपस्च चत्रवेति नानन्यादिदोषावकाशः। पाणिन्याचार्यस्थाभयं सम्मतं अतो जा-तिपदार्थमञ्जूषमञ्च वात्यास्थायामेकस्मिन् वज्ञवचनमन्यतरस्था-मिलादिखवदारः द्रव्यपदार्थमङ्गीक्रत्य सङ्गाणामेकशेष एक-विभक्तावित्यादिः वाकरणस्य सर्व्यपार्वदलाकातदयाभ्युपगमे न किसिदिरोधः । तमात् दयं सत्यं परं ब्रह्मतत्तं सर्व्यवस्यार्थं इति स्थितम्। तदुक्तम्

तसाच्छितिविभागेन सत्यः सर्वः सदात्मकः।
एकोऽर्घः मञ्दवाच्यते वज्जरूपः प्रकामत इति॥
सत्यस्वरूपमपि इरिणेक्तं सम्बन्धसमुद्देशे
यन द्रष्टा च दृश्यञ्च दर्भनञ्चाविकस्पितम्।

तसीवार्थस मतासमाज्ञस्ययमविदिन इति ॥ द्रयममुद्देशेऽपि।

विकारीपगमे सत्यं सुवर्णं कुण्डले यथा।
विकारापगमी यत्र तामाङः प्रकृतिं परामिति।।
त्रभुपगतादितीयलिनर्थाद्याय वात्र्यवाचकयोरविभागः प्रदर्तितः

वाच्या सा सर्वेष्ठव्दानां प्रव्दाच न प्रथक् ततः।

प्रथणक्षेऽपि सम्बन्धस्तयोगीनात्मनोरिवेति॥

तत्तद्पाधिपरिकस्थितभेदयञ्जलतया व्यवहारस्याविद्यामाचकल्यितलेन प्रतिनियताकारोपधीयमानक्ष्पभेदं ब्रह्मतत्तं सर्वप्रव्दविषयः प्रभेदे च पारमार्थिके संव्यतिवज्ञाद्वावहारद्यायां
स्वप्नावस्थावदुषावषः प्रपञ्चा विवर्त्तत इति कारिकार्थः। तदाइतिदानावादनिप्णाः।

यथा खप्तप्रपञ्चाऽयं मयि मायाविकृश्चितः । एवं जायत्प्रपञ्चाऽपि मयि मायाविकृश्चित इति ॥ तदित्यं कूटखे परिभिन् ब्रह्मणि सिचदानन्दरूपे प्रत्यन- भिन्नेऽवगते श्वनाद्यविद्यानिह त्ती तादृग्त्र ह्यात्मनावस्त्रान स्वर्ण निःश्रेयमं मेत्यिति शब्द ब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छतीत्य-भियुक्तोक्तेः। तथाच शब्दानुशासनशास्त्रस्य निःश्रेयसमाधननं मिद्धम्। तदुक्तम्

तद्वारमपवर्गस्य वाञ्चलानां चिकित्सितम्।
पवित्रं सर्वविद्यानामधिविद्यं प्रचलत दति॥
तथा। ददमाद्यं पदस्थानं सिद्धिमापानपर्वणाम्।
द्यं सा माजमार्गाणामित्रद्वा राजपद्धतिरिति॥
तसाद्वाकरणप्राक्तं परमपुरुषार्थसाधनतयाध्येतव्यमिति सिद्धम्।
द्रित सर्वदर्शनसंग्रहे पाणिनिदर्शनम्॥

श्रथ मांख्येराख्याने परिणामवादे परिपन्थिन जागक् के कयंकारं विवर्त्तवाद श्रादरणीया भवेदेष हि तेषामायायः । सञ्चेपेण हि साक्ष्याक्ते चतस्रो विधाः समाय्यन्ते कश्चिद्र्यः प्रक्रतिरेव कश्चिदिक्रतिरेव कश्चिदिक्रतिः प्रक्रतिश्च कश्चिद्रगुभय
दित । तत्र केवला प्रक्रतिः प्रधानपदेन वेदनीया मूलप्रक्रतिः
नामावन्यस्य कस्यचिदिक्रतिः । प्रकरेतिति प्रक्रतिरिति युत्पन्या
सन्तरजस्मोगुणानां साम्यावस्थाया श्रभिधानात् तदुक्तं मूलप्रक्रतिरविक्रतिरिति । मूलञ्चासा प्रक्रतिश्च मूलप्रक्रतिः मद्ददादेः कार्यक्लापस्यासा मूलं नतस्य प्रधानस्य मूलान्तरमस्य
श्वनवस्थापातात् । न च वीजाक्कुरवदनवस्थादेषो न भवतोति
वाच्यं प्रमाणाभावादिति भावः । विक्रतयश्च प्रक्रतयस्य मद्दन्द-

द्वारतमाचाणि तद्युमं महदाद्याः प्रकृतिविद्यतयः सप्तेति
प्रयार्थः प्रकृतयम् ताः विद्यतयस्ति प्रकृतिविद्यतयः सप्त महदादीनि तत्वानि तचानाः करणादिपद्वेदनीयं महतत्वमहदारस्य प्रकृतिः मूलप्रकृतेस्त विद्यतिः एवमहद्वारतत्वमिनमानापरनामधेयं महतो विद्यतिः प्रकृतिस्व तदेवाहद्वारतत्वं
तामसं सत् पद्यतमाचाणां स्वस्ताभिधानां तदेव मान्तिकं
सत्प्रकृतिरेकाद्येष्ट्रियाणां मुद्धीन्द्रियाणां चत्वः श्रोचन्नाणरसना
वगास्त्रानां कर्येन्द्रियाणां वाक्पाणिपादपायूपस्त्रास्त्राम्भयात्मकस्य मनसस्य रचसस्त्रभयम् कियोत्पादनदारेण कारणलमसीति न वैद्यर्थम्। तद्वसमीयरह्यन्वन

श्रीभगाने।ऽद्वारसस्माद्वितिधः प्रवर्त्तते सर्गः।
एकादश्रकस्य गणस्यस्मात्रापञ्चकञ्चेतः।
मास्मिकमेकादश्रकं प्रवर्त्तते वैक्कतादसद्वारात्।
भूतादेसस्मातः स तामससीत्रसादभयम्।
सुद्वीष्ट्रियाणि चचुःश्रोत्रमाणरसनत्रगस्याति।
वाक्षाद्रपाणिपायूपस्मानि कर्योत्रियास्नाद्वः।

उभवास्मकमत्र मनः सङ्कल्पविकत्पात्मकमिन्द्रियञ्च साधम्यी-हिति।

विद्यतस्य तत्त्वकी मुद्यामा चार्यवा चराति भिः केवला विद्यत्ति विद्याचि प्रमानि एकादमेन्द्रियाचि च तद्रकं वेडिमकस्य विकार इति बोडिममक्काविक्को गणः वेडिमको विकार एव न प्रद्यति रिष्टर्यः चर्चाप प्रशिव्यादको बोच्छान

दीनां प्रकृतिस्वयापि न ते पृथियादिश्यस्तान्तर्गिति न प्रकृतिः तत्त्वान्तरे।पादाननं चेष्ठ प्रकृतित्वमिभमतं ने।घटादीनां स्मूलतेन्द्रियपाश्चान्योः समानतेन तत्त्वान्तरताभावः तत्र प्रस्ट्र-स्पर्शक्षपर्गन्थतनान्तेभाः पूर्वपूर्वस्त्वस्त्रस्तिभाः पञ्च स्तानि वियदादीनि कमेणैकदिनिषतः।पञ्च गुणानि जायन्ते। दन्द्रियस्ष्टिस्त प्रागेवाका। तद्ताम्

प्रक्रतेर्मशंस्ति। उद्यारसमाद्रणय वे । उत्रकः ।
तस्तादिप वे । उत्रकात् पश्चम्यः पश्चम्यतानीति ।
त्रम्भयात्मकः पुरुषः तद्कां न प्रकृतिनं विक्रतिः पुरुष इति ।
पुरुषस्त कृटखनित्योऽपरिष्णामी न सस्यचित् प्रकृतिनंपि विकृतिः कस्यचिदित्यर्थः । एतत्पश्चविंप्रतितत्त्वसाधकलेन प्रमाक्षत्रयमिभनं तद्यानं

हृष्टमनुमानमाप्तवचनञ्च धर्वप्रमाणिसङ्कात्। विविधं प्रमाणिमिष्टं प्रमेयिषिद्धः प्रमाणाङ्कीति। इत् कार्यकारणभावं चतुर्द्धा विप्रतिपित्तः प्रसर्ति। त्रमतः सक्तायत इति सेगिताः सिक्तरन्ते। नैयायिकादयः सतोऽस-क्वायत इति। वेदान्तिनः सतो विवर्त्तः कार्यजातं न वस्तु सदिति। सांख्याः पुनः सतः सक्वायत इति। तत्रामतः सक्वा-यत इति न प्रामाणिकः पद्यः त्रमतो निद्पाख्यस्य प्रश्नविद्या-णवत्कारणवानुपपत्तेः तुष्कातुष्क्योस्तादाक्यानुपपत्तेश्व। नापि सतेऽसक्वायते कार्कियापारात् प्रागसतः श्रमविद्याप-वस्त्रासस्त्रस्वाच्योत्पात्त्रस्वनुपपत्तेः निद्द त्रीसं निपुणतनेनािष पीतं कर्नुं पार्थते। ननु मलामले घट स धर्माविति चेत्तर-चार त्रमति धर्मिणि तद्भमं इति व्यपदेशानुपपत्था धर्मिणः मलापत्तेः। तस्मात् कारकव्यापारात् प्रागपि कार्थं सदेव मतस्राभिव्यक्तिरपपद्यते वथा पीडनेन तिसेषु तैसस्य दे। हेन मीरभेवीषु पयमः। त्रमतः करणे किमपि निदर्शनं न दृश्यते। किश्व कार्योण कारणं ममद्धं तज्जनकम् त्रममद्भंवा प्रथमे कार्यस्य मलमायातं सतोरेव ममन्य इति नियमात् चरमे सर्वे कार्यजातं सर्वसाज्ञायेत त्रममद्भवाविश्वेषात्। तदा-स्थायि माज्ञाचार्यः

यसन्तासास्ति समन्थः कारणैः सन्तमङ्गिभः ।

यसमद्भा चेत्यित्तिमक्कतो न व्यवस्थितिरिति ।

ययैवमनुष्ठेयासमद्भपि तदेव जनयित यन यक्कतं प्रक्रियः कार्यदर्भनोन्नेयेति तस्न मङ्गक्कते तिलेषु तेलजननप्रक्रिरित्य न तेलस्थासन्ते समद्भवासमद्भविक ल्येन तक्कितिरिति निक्प-णायोगात् । कार्याकारणयोरभेदाच कार्यस्य सन्तं कारणात् पृथक् न भवति पटसानुभ्या न भिद्यते तद्भावास्त्र वदेवं न तदेवं यथा गोरमः तद्भाय पटसासाम्रार्थान्तरम् । तर्षि प्रत्येकं त एव प्रावरणकार्यं कुर्युरिति चेत् संस्थानभेदेनाविर्ध-तपटभावानां प्रावरणार्थिकयाकारिलोपपन्तेः यथा हि कूर्य-स्थाङ्गानि कूर्यागरीरे निविधमानानि तिरोभवन्ति निःसर्गन्त चाविर्भवन्ता एवं कारणस्थ तन्त्यादेः प्रटादयो विशेषा निःस-रन्त पाविर्भवन्त प्रयस्त प्रस्ता हित्रसाना स्तिरोभवन्ते।

विनयानीत्युचानो न पुनरंसतामुत्यन्तिः सतां वा विनाशः। यथानां भगवद्गीतायाम्

नासता विद्यते भावा नाभावा विद्यते सत इति। ततस्य कार्यानुमानात् तत्प्रधानिसद्धिः। तदुक्रम्

श्वरदकरणाद्पादानगरणात् सर्वसमावामावात्। श्रतस्य श्रव्यकर्णात् कार्णभावाच सन्द्रार्थमिति। नापि सता ब्रह्मतत्त्वस्य विवर्त्तः प्रपञ्चः बाधानुपसंस्थात् श्रधि-ष्ठानारोणयोखिकाडयोः कलधीतरूणादिवत् सारूणाभावे-गारोपासमावाच तसात् सुखद्: खमा हात्मक स्व तथाविधका-रणमवधारणीयं तथा च प्रयोगः विमतं भावजातं सुखदुःख-मी चात्मककारणकं तदिमातनात् यद्येनामीयते तत्तत्कारणकं यथा रुचकादिकं सुवर्णान्यतं सुवर्णकारणकं तथाचेदं तसा-त्तरोति। तत्र जगस्कारणे येयं सुखात्मकता तत् मत्तं या दु:खात्मकता तद्रजः या च मोद्यात्मकता तत्तम इति चिगु-णात्मककारणसिद्धिः तथा हि प्रत्येकं भावास्त्रैगुष्यवक्ताऽनुभ्र-यमो यथा मैत्रदारेषु मत्यवत्यां मैत्रख सुखमाविरस्ति तं प्रति सत्तवगुणप्रादुर्भावात्तत्तसपत्नीनां दुःखम्। ताः प्रति रजागुणप्रा-दुर्भावात् तामसभमानस्य चैत्रस्य माद्या भवति तं प्रति तमा-गुणसमुद्भवात् एवमन्यद्पि घटादिकं लभ्यमानं सुखं करोति परैरपि द्वियमाणं दुःखाकराति उदासीनस्थापेचाविषयलेना-पतिष्ठते उपेचाविषयलं नाम मेा इः मुद्द वैचित्त्ये इत्यसाद्धा-तार्मी इश्रब्दनिष्यमोः उपेचणीयेषु चित्तवस्यनुदयात्। तस्रात

सब्धें भावजातं सुखदुःखमाद्यातां चिगुणप्रधानकारणकाव-गम्यते। तथाच श्रेताश्वतरोपनिषदि श्रूयते यजामेकां सोदितग्रुक्तक्यणां वज्ञीः प्रजाजनयन्तीं सद्धपाः। श्रेजाद्योको जुषमाणानुशते जदात्येनां भुक्तभागामजान्य दति॥ श्रम सोदितग्रुक्तक्रयणशस्या रञ्जकलप्रकाशकलावरकलसाध-मर्थात् रजस्यान्ततमोगुणलप्रतिपादनपराः।

जन्तचेतनं प्रधानं चेतनानधिष्ठातं महदादिकार्थे न वाप्रियते यतः केनिचित्रेतनेनाधिष्ठाचा भवितव्यं तथाच वर्षार्थद्श्री परमेयरः खीकर्मव्यः खादिति चेत् तद्यक्ततम् यचेतमखापि प्रधानस्य प्रधोणनवन्नेन प्रवस्तुपपण्तेः दृष्ट्य अचेतनं
चेतनानधिष्ठितं पुद्वार्थाय प्रवर्णमानं यथा वस्तविद्यद्वर्यमचेतनं चीरं प्रवर्णते यथा जखमचेतनं खेकि।पकाराव प्रवर्णते
तथाच प्रकृतिरचेतनापि पुद्यविमाचाय प्रवर्ण्यति । तदुक्रम्

वसविष्टद्धिनिमित्तं चीरस्य यथा प्रवृत्तिरश्चसः। पुरुषविमाचनिमित्तं तथा प्रवृत्तिः प्रधानस्थेति॥

यसु परमेश्वरः कदणया प्रवर्णक इति परमेश्वराक्षिलवा-दिनां डिस्डिमः स प्रायेण गतः विकल्पानुपपत्तेः स किं स्टेः प्राक् प्रवर्णते स्ब्युत्तरकालंवा श्राचे प्ररोराचभावेन दुःखा-नृत्यत्ती जीवानां दुःखप्रहाणेच्छानुपपत्तिः दितोचे परस्परा-स्रयप्रसङ्गः कदणया स्टिः स्ब्या च काद्यमिति। तस्ताद्चे-तनस्वापि चेतनानधिष्ठितस्य प्रधानस्य सहदादिक्षेण परि-कामः पुद्वार्यप्रयुक्तः प्रधानपुद्वसंयोगनिमित्तः। यथा नि- र्यापारखाण्ययकात्ताच्य यसिधानेन खोइस्य खापारः तथा निर्यापारस्य पृद्वस्य यसिधानेन प्रधानवापारा युज्यते प्रक्रतिप्रविध्यस्य पङ्कर्भवत्परस्परापेचानिवस्थनः। प्रकृतिर्षि भोग्यतया भोकारं पृद्वमपेचते पृद्वोऽपि भेदाग्रहादुद्धिच्छा- खापत्ता तद्वतं दुः खचयं वारयमाणः केवस्थमपेचते। तत्प्रकृतिः पृद्वविवेकनिवस्थनं न च तदन्तरेण युक्तमिति केवस्थार्थं पृद्वः प्रधानमपेचते। यथा खलु काचित् पङ्कर्भी पिथ मार्थेन नच्छ- स्ता देवस्ताद्पप्रवात् परित्यक्तमार्था मन्दमन्द्मितस्ततः परि- अमन्ती भयाकुली देववद्यात् संयोगमुपगच्छेतां तच चास्थेन मङ्कः स्क्रस्थमारोपितः ततः पङ्कर्दर्भितेन मार्गेणान्धः समीदिवं स्थानं प्राप्तोति पङ्करपि स्क्रस्थाधिद्धः तथा परस्परापेच- प्रधानपृद्विवेवस्थनः सर्गः। यथोक्तम्

पुरुवस्य दर्शनार्थं कैवस्त्रार्थं तथा प्रधानस्य । पङ्ग्रस्थवद्भयोरपि सम्बन्धस्तकतः सर्गं इति ॥

ननु पुरुषार्धनिवन्धना भवत प्रकृतेः प्रवृक्तिः निष्ट् निस्त कथ-मुपप्यत इति चेदुच्यते यथा भर्चा दृष्टदेश्या खैरिणी भर्माइं मुवर्ने। येति यथा वा क्षतप्रयोजना नर्मकी निवर्मते तथा प्रकृतिरि । यथाकम्

रङ्गस्य दर्भयिता निवर्त्तते नर्त्तकी यथा नृत्यात्।
पुरुषस्य तथात्मानं प्रकास्य विविवर्त्तते प्रस्रतिरिति ॥
एतद्धं निरीश्वरसाक्क्षशास्त्रप्रवर्त्तकपिलानुसारिणां सत्तमुपन्यसम्॥ इति सर्वदर्भनसंग्रहे सांस्त्रदर्भनम्॥

याम्यतं येश्वर्यास्त्रप्रवर्णकपतञ्जलिप्रस्तिमुनिमतमनुवर्ण-मानानां मतम्पन्यस्रते। तत्र सांस्थप्रवत्तनापर्नामधेयं घा-गन्नास्तं पतञ्जसिपणीतं पादचतुष्टयात्मकम्। तच प्रथमे पादे श्रय योगानुषासनमिति योगत्रास्त्रारक्षप्रतिञ्चां विधाय योग-वित्तरितिरोध रुत्यादिना योगसचणमभिधाय यमाधि मप्रपञ्चं निरदिचत् भगवान् पतञ्चक्तिः। दितीये तपःखाधा-चेश्वरप्रणिधानानि क्रियायाग इत्यादिना युत्यितिचत्त्रस्य कियायागं यमादीनि पञ्च विच्युज्ञानि साधनानि। हतीचे देवनश्चित्रसः धारणेत्यादिना धारणाधानसमाधिचयम-कर्षुं संयमपद्वाचं तचावाकर्षसं विश्वतिजातम्। चतुर्चे जकीषधिमन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्धय रत्यादिना सिद्धिपञ्चक प्रपञ्चनपुरः सरं परमं प्रयोजनं कैवस्थम्। प्रधानादीनि पञ्चतिंद्र-तितत्तानि प्राचीनान्येव समातानि विद्यासु परमेश्वरः क्रेत्रक-र्माविपाकाश्रयैरपराष्ट्रष्टः पुरुषः खेच्छ्या निर्माणकायमधि-ष्ठाय सीकिकवैदिकसम्प्रदायप्रवर्शकः संसाराष्ट्रारे तप्यमानानां प्रापस्तामन्याहकस् ।

ननु पृष्करपसाजवित्रर्सेपस तस तापः कथमुपपसते येन परमेश्वरोऽनुपास्कतया कची कियते रित चेदुस्यते तापकस्य रजसः सत्तमेव तथं बुद्धात्मना परिणमते रित सत्ते परितय-माने तमेविशेन तर्भेरावगासिपुरुषे।ऽपि तस्तत रत्युस्यते। तदुक्तमासार्थैः

यत्वं तष्यं बुद्धिभावेन दृत्तं भावा ते वा राजवासापकासे।

तषाभेदगािष्णो तामनी या हि स्तिखां तथ रत्युक त्रात्मेति। पतञ्जितिगणुकम्

श्रपरिणामिनो हि भेाकृशकिरप्रतिगंकमा च परिणामि-न्यर्थे प्रतिगंकानो च तहुन्तिमनुभवतीति।

भे क्षेत्रकिरिति चिच्छिकिरचाते या चात्मैव परिणामिन्यर्थे वृद्धितम्ने प्रतिसंकान्ते च प्रतिविम्निते तद्वृत्तिमनुभवतीति बुद्धीः प्रतिविम्निता या चिच्छिकिर्बृद्धिच्छाचापम्या सङ्खिरुम्बृतार-वतीति भावः तथा प्रद्धोऽपि पुरुषः प्रत्ययं वैद्धिमनुपय्यति तमनुपय्यवतदात्मापि तदात्मक दव प्रतिभासत दित दत्यं तप्यमानस्य पुरुषस्यादरनैर क्षायंदीर्घकास्यानुविश्यमिनयमा-स्थान्त्रयोगानुष्ठानेन परमेश्वरप्रणिधानेन च सम्बपुरुषान्यता-स्थातावनुपस्रवायां जाताचामिवद्यादयः पद्मक्षेत्राः समूसकाषं किता भवित्त सुदुषस्य निर्सेपस्य कैवस्थेनावस्थानं कैवस्थिति सिद्धम्।

तचाच चागानुशासनिमिति प्रथमस्चेण प्रेचावत्प्रवस्त्रं विषय प्रयोजनसम्नाधिकारिक्पमनुबन्धचतुष्टयं प्रतिपाद्यते। यचाध्रक्योऽधिकारार्थः स्वीकियते यच्याब्दस्वानेकार्थते संभ-वित कचमारकार्थत्वपचे पचपातः सक्षवेत्। यच्याब्दस्य मङ्ग-साद्यनेकार्थतं नामसिङ्गानुशासनेनानुश्चिष्टं मङ्गसानन्तरारभ-प्रयक्तात्र्वेव्वयो यचेति। यच प्रयक्तात्र्वयो रसंभवेऽपि यान-नार्थमङ्गसपूर्वप्रकृतापेचारकास्वष्णानाद्यतुर्णामर्थानां सक्षवा-

दारकार्यतानुपपत्तिरितिचेबीवं मंखाः विकन्धासहतात आ-नक्तर्यमधन्नम्यं र्तिपचे यतः कुतिच्दानकार्यं पूर्ववित्त-भावसाधारणात् कारंणादानन्तर्थे वा। न प्रथमः निष्ठ कसित् चणमपि जातु तिष्ठत्यकर्मात्तदिति न्यायेन सर्वे जन्तुः किञ्चित् कंला किञ्चित् करे। होवेति तस्थाभिधानमन्तरेणापि प्राप्ततथा तद्घीषश्रब्दप्रयोगवैयर्थप्रसक्तेः। न परमः ज्ञमायनन्तरं योगस्य प्रकृताविष तस्थानुषासनप्रवृत्त्यनुबन्धतथा ब्रब्दतः प्राधान्या-भावात् । न च ग्रब्दतः प्रधानभूतखानुत्रायनखन्नसम्बन्नर्थ-मंचन्नव्हार्थः किं नस्मादिति वदितस्यम् त्रनुत्रासनमिति हि त्राक्तमार त्रनुत्रियते याखायते जनवभेदीपायपालपत्ति चागा चेन तदनुषायनमिति खुत्पत्तीः अनुषायमस्य च तत्त्वज्ञानेः चिख्यापचिषाननारभाविलेन क्रमदमाद्याननार्यमियमाभावार् जिज्ञासाज्ञानचास्त प्रमाद्याननार्यमाबायते तसाच्छानी दा-काउपरतिसितिषुः अद्भावित्तः समाधितो भूवातान्वेवातानः प्रशेदिखादिना। नापि तत्त्वज्ञानिच्छापयिवाननार्थमध्य-व्हार्थः तस्य सम्बवेऽपि श्रोहप्रतिपक्तिप्रदृक्तीरनुपयोगेनानभि-भेयलात् तथापि निःश्रेयसचेतुतया योगानुत्रासमं प्रसितं मे वा त्राचे तदभावेऽपि जगादेयलं भवेत् दितीये तदभावेऽपि रेथतं स्थात् प्रमितं चास्य निःश्रेयमनिदानलम् चथात्मयोगा-चिगमेन चैवं मला धीरा इषंग्राकी जदातीति श्रुते: समाधाः वचला बुद्धिसदा चांगमवास्त्रसीति स्रृतेख श्रतएव श्रिस्त्रप्रश्री तपवरवरवायनायुपयायानमार्थे पराक्षतम्। अथाता अक्ष

जिज्ञासित्यच तु ब्रह्मजिज्ञासायाः श्रमधिकार्यालेगाधिकार्यार्थ तं परित्यज्य साधनचतुष्ट्यमंपत्तिविधिष्टाधिकारिसमर्पणाय श्रमदमादिवाकाविहिताच्छमादेरानन्तर्यमथशब्दार्थ इति श्र-क्रराचार्थे निरटिक्। यथ मा नाम भृदाननार्था घीऽयबद्रः मङ्गलार्थः किं न स्थात् न स्थाताङ्गलस्य वाकार्थे समययाभा-वात्। श्रगर्षिताभीष्टावाप्तिर्मङ्गलम् श्रभीष्टं च सुखावाप्तिदुःख-परिचारक्षतयेष्टं योगानुशासनस्य च सुखदुः खनिवन्धारन्यतः रताभावास मङ्गलता। तथाच यागानुषामनं मङ्गलमिति न संपनीपद्यते सदङ्गध्यनेरिवाचग्रब्दश्रवणस्य कार्यंतया मङ्गलस्य वाच्यत्न च्यत्वयारमंभवाच यथार्थिकार्थी वाक्यार्थे निविद्यरे तथा कार्यमिप निविश्वेत ऋपदार्थवाविश्वेषात् पदार्थे पदार्थ एव हि वाक्यार्थे समन्वीयते श्रन्यथा शब्दप्रमाणकानां शब्दी द्याकाङ्का प्रब्देनैव पूर्व्वेति मुद्राभङ्गः क्रता भवेत्। ननु प्रा-रिपितप्रबन्धपरिममाप्तिपरिपन्धिप्रलाहुच्यूहप्रममनाय प्रिष्टा-चारपरिपालनाय च बाक्तारको मङ्गलाचरणभनुष्टेयम् मङ्ग-बादीनि मङ्गलमधानि मङ्गलानानि च शास्त्राणि प्रथमो या-युषात्पुरुषकाणि वीरपुरुषकाणि च भवन्तीत्य भियुक्तीकः। भवति च मङ्गलाचीऽयग्रब्दः। ॐकारसायग्रब्दस दावेती ब्रह्मणः पुरा।कष्टं भिला विनिर्धाती तसानाङ्गसिकाव्भाविति स्रति-सभावाम् तथाच दिद्धरादैजित्यादै। द्यादिशब्दवद्यश्रब्दी मञ्जूखार्थः खादिति चेकीवं भाषिष्ठाः। अर्थान्तराभिधानाथ प्रयुक्तसाधमन्द्रसः वीणावेष्टादिधनिवच्छ्वणे मङ्गस्तकताप-

पत्ते:। प्रवार्थामरारक्षवाक्यार्यभीपासकसायप्रव्यस्य क्यम-न्यप्रसक्तिति चेन प्रनार्थं नीयमानी दक्तुभी पस्त्रभवत् तस्त्रभ-वात् न च स्रतियाकोषः माङ्गलिकाविति मङ्गलप्रयोज्यकत्ववि-वचया प्रवृत्ते: । नापि पूर्वप्रकृतापेचाऽयत्रब्दः फलत त्रानमा-र्यायतिरेकेष प्रागुक्रदूषणानुषङ्गात् किमयमधब्रव्दे।ऽधिका-रार्थः प्रधाननार्थार्थ इत्यादिविमर्पवाक्ये पक्षानारोपन्यासे नस्मवेऽपि प्रकृते तद्यभावाच । तसात् पारिशेखादधिकार-पदवेदनोयप्रारमार्थीऽयज्ञम्द इति विज्ञेषा भाखते। प्रशेवः च्यातिरचैव विश्वच्योतिरित्यचाचत्रव्दः ऋतुविन्नेषप्रारस्थार्यः परिग्रहोते। यथा अय बब्दानुवासनमित्यनायबब्दा व्याकर-चत्रास्त्राधिकारार्थः । तद्भावि यासभाये यागस्त्रविवर्ष-परे अधेत्ययमधिकारार्थः प्रयुज्यत इति तञ्चाचखी वाचलतिः। तसाद्यमयग्रन्दे।ऽधिकारद्यातको मङ्गसार्थदेति सिङ्क्सिति। तरित्यममुखाचत्रब्द्साधिकारार्थतपचे त्रास्त्रेष प्रस्त्रवमानस् चागचापवर्त्तनात् समस्त्रास्ततात्पर्ययास्त्रानेन प्रास्तस्य सुखा-ववेष्धप्रदक्तिरासामित्युपपन्नम्। ननु हिरद्यगर्भी योगसः वक्रा नान्यः पुरातन इति याज्ञवल्कास्प्रतेः पतश्चिसः कर्यः चागस ज्ञासितेति चेदद्धा त्रतएव तच तच पुराणादी विज्ञि-व्ययोगस्य विप्रकीर्णतया दुर्गाञ्चार्थलं मन्यमानेन भगवता क्रपा-चिन्धुना फिषपितिना सारं संजिघृतुषा ऋनुशासनमारव्यं न तुः साचा च्हासनम्। यदायमयत्रब्दोऽधिकारार्थः तदैवं वाक्यार्थः यमधेत योगानुत्रासनं शास्त्रमधिकतं वेदितयमिति तत्र शास्त्रे व्यत्याद्यमानतया बागः समाधनः सफला विषयः तर्युत्पा-दनमवान्तरफलं खुत्पादितस्य यागस्य केवस्यं परभप्रयाजनं शास्त्रयोगयोः प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावस्त्रत्यः सम्बन्धः योगस्र कैवलाख च माध्यमाधनभावलच्छः समन्धः स च अत्यादिप्र-सिद्ध इति प्रागेवावादिषम्।माजमपेचमाणाः श्रवणाधिकारिण द्रत्यर्थमिद्भम्। न चाथाते। ब्रज्जिज्ञामेत्यादावधिकारिणी-ऽर्घतः सिद्धिराभक्षनीया तत्राधमध्येनानमर्थाभिधाने प्रणा-जिकया त्रिधकारिसमर्पणसिद्धावार्थिकलग्रङ्कानुद्यात्। त्रत-एवाकं श्रुतिप्राप्ते प्रकरणादीनामनवकाज इति। अस्यार्थः यव चि अत्या अर्थी न सभ्यते तचैव प्रकरणादयाऽये समर्पयन्ति नेतरच यच तु ज्ञब्दादेवार्थस्थापसभाः तच नेतरस्य सभावः जीवनेधिन्या अत्या नेधितेऽचै तदिरद्वार्थं प्रकरणादि सम-र्पयित अविरद्धंवा न प्रथम: विरद्धार्थवेशधकस्य तस्य बाधित-लात् न चर्मः वैयर्थात्तदाइ श्रुतिलिङ्गवाकाप्रकरणखानय-मास्थानां समवाये पारदै। वंस्थमर्थविप्रकर्षादिति।

वाधिकैव श्रुतिर्नित्यं समाख्या वाध्यते सदा।

मध्यमानान्तु वाध्यलं वाधकलमपेचयेति च ॥

तस्मादिषयादिमचाद्वज्ञाविचारकशास्त्रवद्योगानुशासनं श्रास्त
मारस्मणीयमिति स्थितम्।

ननु खुत्पाद्यमानतथा योग एवाच प्रस्तेता न शास्त्रमिति चेत् सत्यं प्रतिपाद्यतथा योगः प्राधान्येन प्रस्ततः स च तदि-षयेण शास्त्रेण प्रतिपाद्यत दृति तत्प्रतिपादने करणं श्रास्तं कर- सनी चर्च कर्र वापारी न कर्मनी चरतामा चरति। सद्या चरे चुर्देवद चल वापार भृतमु समन निपातना दिकमं करणभू निपर द्वाचित्रं न कर्मभू त्र वादिनी चरं तथा च वक्षः पतञ्जलेः प्रवचन वापारापे चया योग विषय स्वाधिक तता कर बस्य मास्य व्याभिधान व्यापारापे चया तु योग सैवेति विभागः ततः च्या योग बाल व्यापारापे चया तु योग सैवेति विभागः ततः च्या योग बाल व्यापारापे चया तु योग सैवेति विभागः ततः च्या योग बाल व्यापारापे चया तु योग सैवेति विभागः ततः च्या योग बाल व्यापारापे चया व्यापारापे व्यापारापे चया व्यापारापे व्यापारापे व्यापारापे चया व्यापारापे चया व्यापारापे चया व्यापारापे व्यापारापे व्यापारापे चया व्यापारापे व्यापार

संयोगे। योग इत्युक्ती जीवात्मपरमात्मने। रिति।
तदेतदार्ते जीवपरयोः संयोगे कारणस्मात्मतरकर्मादेरसकःवादजसंयोगस्म कणभचाचचरणादिभिः प्रतिचेपाच। मीमांसक्तमतानुसारेच तद्क्षीकारेऽपि नित्यसिद्धस्म तस्म बाध्यताआवेन बास्यवैषस्मापनेस्म धात्मामनेकार्थतेन युजेः समाध्वर्थते। पपनेस्म। तद्कम्

निपातास्थापवर्गास धातवस्थित ते चयः।
सनेकार्थाः स्थताः वर्षे पाठसोवां निदर्भनमिति॥
सतएव केचन युजिं बमाधाविप पठिना युज बमाधाविति।
नापि याच्चवत्व्यवचनव्याकापः तचलकापि योगश्रव्यस्य बमान्
सर्येतात्।

यमाधिः यमतावस्ता जीवातापरमातानेः। जिल्लासेव स्थितिया या समाधिः प्रत्यगातान इति तेनैवीक्रमाच । तद्कं भगवता व्यापेन । योगः समाधिरिति । षदीवमष्टाङ्गयोगे चरमसाङ्गस्य यमाधिलमुत्रं पतञ्जलिना यस-नियमासनप्राणायामप्रत्याद्वार्थानधार्णाममाध्याऽष्टाङ्गानि यागस्रोति। न चाक्रीवाङ्गतां गन्तुमुखदते उपकार्यीपकारक-भावस्य दर्भपूर्णमासप्रयाजादी भिन्नायतनलेनात्यन्तभेदादत्ः यमाधिरपि न योगप्रव्हार्थी युज्यत इति चेत्तन युज्यते खुत्पत्तिमाचाभिधिसया तदेवार्थमाचिनभाषं स्वरूपग्रूत्यमिव ममाधिरिति निरूपितचरमाङ्गवाचकेन समाधिश्रब्देनाङ्गिनो थागसाभेदविवचया व्यपदेशापपत्तेः न च वृत्यत्तिवसादेव सर्वेच शब्दः प्रवर्त्तते तथाले गच्छतीति गौरिति खुत्पत्तेः तिष्ठग् गार्न सात् गक्कता देवदत्तस सात् प्रवित्तिमित्तद्व प्रागु-क्रमेव चित्तवित्तिविरोध इति तदुकं योगिखत्तवित्तिविरोध इति। ननु उत्तीनां निरेष्धयेद्योगे।ऽभिमतसामां ज्ञानलेना-त्मात्रयतया तिसरोधोऽपि प्रधंसपद्वेदनीयसदात्रयो भवेत प्रागभावप्रश्वंषयोः प्रतियागिषमानात्रयत्ननियमात ततस्वा-पपन्नस्तयन्थर्भी विकरोति हि धर्मिणमिति न्यायेनातानः कौटस्यं विष्येतेति चेत्तद्वि न घटते निरोधानां प्रमाणवि-पर्ययविक व्यनिद्वास्ति सक्षाणां वृत्तीनामना:कर्णाद्यपर-पर्यायिक्त धर्मलाङ्गीकारात् कूटखनित्या विश्वकिरपरि-षामिनी विज्ञानधर्मात्रयो भवितुं नार्दत्येव। नच चितिशको-रपरिषामिलमसिद्धमिति मन्तवं चितिप्रक्तिरपरिषामिनी यदा जाहलात् न यदेवं न तदेवं यथा चित्तादि द्रह्याद्युमान- मकावात् तथा यद्यमी पुरुषः परिकामी कात्तदा परिकामकः कादाचित्कलासामां चित्तहसीनां यदाश्चाहलं नेपपद्येत चिद्रपद्म पुरुषस सदैवाधिष्ठाष्टलेगावस्मितस यर मारक्रनिर्मातं सम् तस्यापि भदेव स्थितलात् येन येनार्येनापरमं भवति तस्य बृष्यस्य सदीव विच्छायापत्या भानोपपत्त्या प्रवस्य निःसङ्गलं मस्यवित ततस पिद्धं तस पदा जाहलमिति न काचित् परि-सामिलाप्रदावतरति । चित्तं पुनर्येन विषयेणापरकं भवति य विषयो ज्ञातः यद्परकां न भवति तद्जातमिति वस्तनोऽय-स्कानमणिकस्यस्य ज्ञानाज्ञानकार्णस्रतीपरागानुपरागधिक-तादयः सधर्मकं चित्तं परिणामि इत्युच्यते। ननु चित्तस्ये-ऋिवाको चाइद्वारिकाको सर्वगतलात् सर्वविवयैरिक सदा यम्बन्धः तथाच सर्मेवां सर्वदा सर्वत ज्ञानं प्रसच्चेत सर्वनत-लेऽपि चित्तं यत प्ररीरे हित्तमत् तेन प्ररीरेण सह सम्बद्धा येषां विषयाणां तेस्रेवास्य ज्ञानं भवति नेतरेस्वित्वतिप्रसङ्गाभा-वादमण्वायस्कान्ममणिकस्या विषयाः श्रयः सधर्मकं चित्रमि+ न्द्रियप्रणासिकयाभिगमधोपरञ्जयन्ति। तसाचित्तस धर्मा ष्ट्रचया गातानः तथाच श्रुतिः कामः सङ्क्ष्यो विचिकिसा श्रद्धा श्रश्रद्धा धतिरधतिरित्येतसर्वे मन एवेति। विच्ककोर-परिणामिलं पश्चित्रखाचार्यं राख्याचि त्रपरिणामिनी भोकृत्र-क्रिरिति पतञ्जिक्षिनापि सदाजाताञ्चित्तवत्त्वस्यस्यस्यभाः पुरुष-खापरिकामितादिति। चित्तपरिकामित्रेश्नमात्रमुखते चित्तं परिणामि जाताजातविषयतात श्रीनादिवदिति ।परिणामस

चिविधः प्रसिद्धः धर्मालचणावसाभेदात् धर्मिणस्मिस्य नीसाद्यास्त्रीयनं धर्मपरिणामः यथा कनकम्य कटकमुसुटकेयूरादि धर्मस्य वर्त्तमानलादिर्लचणपरिणामः नीसाद्यास्त्रीयनस्य
स्मुटलादिरवस्त्रापरिणामः कनकादेस्त नवपुराणलादिरवस्मापरिणामः। एवमन्यचापि यथासमावं परिणामचितयमूइनीयं तथाच प्रमाणादिन्दत्तीनां चित्तधर्मालात्त्रिरोधोऽपि
तदाश्रय एवेति न किञ्चिदन्पपन्नम्।

नमु दिस्तिनिरोधी याग इत्यङ्गीकारे सुषुष्टादी विचिन्न-मूढादिचित्रहत्तीनां निरोधसमावाद्यागतप्रसङ्गः नचैतस्ञ्चते चिप्ताचनस्वासु क्रेत्रप्रहाणादे रसभावाचिः श्रेयसपरिपन्थिला इ। तथा दि चित्रं नाम तेषु तेषु विषयेषु चिष्यमाणमस्त्रिरं चित्त-मुखते। तमःसमुद्रे मग्नं निद्रावृत्तिमित्तनं मूढमिति गीयते। चित्रादिशिष्टं चित्रं विचित्रमिति गीयते। विशेषा नाम चञ्चसं ं हि मनः कुन्य प्रमाथि बस्तवहृढमिति न्यायेनास्थिरस्यापि मन-यः कादाचित्कसमुद्भृतविषयसीर्यसभावेन सीर्यम्। प्रस्थिरतञ्च खाभाविकं व्याध्याद्यमुग्रयजनितं वा । तदाइ व्याधिस्थानसंग्रय-प्रमादाससाविरतिभागिदर्भगासभ्भृमिकलानवस्थितलानि चित्तविषेपा स्रोक्तराचा इति। तत्र देवित्रववैषम्यनिमित्तेः अवरादिकांधिः चिक्तकाकर्मणलं स्थानं विद्ञुकोटिद्रयाव-्याहि ज्ञानं यंत्रयः समाधिसाधनानाम भावनं प्रमादः प्ररी-रवाक्चित्रगृद्वादप्रवित्तराख्यं विषयाभिखाचाऽविरतिः त्रतिसंग्रदुद्धिर्भान्तिदर्भनं कृतियविमिक्तात् समाधिभूमेरx 2

साभे। उस्थान्य स्थान्य स्थान्य त्यां चित्तस्याप्रतिष्ठा चन-वस्तित्विमित्यर्थः । तस्यास हित्ति निरोधो योगप्रविश्वेषमर्पति इति चेन्नैवं वाचः देयभूतिज्ञाद्यवस्थान्ये हित्ति निरोधस्य देय-त्रमस्थवेऽप्रपादेययो रेकापिन द्वावस्थयो हित्ति निरोधस्य यो-गत्मस्थवात् एकतानं चित्तमेकायमुच्यते निरद्धमकसहित्तकं संस्कारमान्योषं चित्तं निरद्धमिति भस्थते।

यच समाधिर्दिविधः सम्प्रज्ञातासम्प्रज्ञातभेदात् तर्वेकाय-चेतिम यः प्रमाणादिवसीनां वाद्यविषयाणां निरोधः यस्प्रज्ञातसमाधिः सम्यक् प्रजायतेऽस्मिन् प्रक्रतेर्विविकतया चि-क्तमिति खुत्पक्तेः । य चतुर्विधः चवितकी दिमेदात् समाधि-नीम भावना सा च भावास विषयां नारपरिचारेष चेतसि पुन: पुनर्निवेशनं भाष्यश्च दिविधम् ईश्वरसानानि च तान्यपि दिविधानि जडाजडभेदात् जडानि प्रकृतिमदददद्वारादीनि चतुर्विष्ठतिः अञ्जडः पुरुषः। तत्र यदा प्रथियादीनि स्नूसानि विषयलेनादाय पूर्वापरानुसन्धानेन प्रव्हार्थी संख्यसभोदेन च भावना प्रवर्त्तते स समाधिः सवितर्कः यदा तकाचान्तः कर-पंतरणं सूद्धां विषयमासम्य देशाद्यवक्तदेन भावना प्रवर्त्तते तदा सविचारः यदा रजसमोसिज्ञानुविद्धं चित्तं भाव्यते तदा युखप्रकाश्रम् यस्य सत्त्रस्थाद्रेकात् सानन्दः यदा रजस्तमा से-बानभिभूतं ग्रुद्धं सत्तमाखमनीकत्य या प्रवर्त्तते भावना तदा तस्यां यत्तस्य न्याभावाचितित्रकेष्ट्रेकाच सत्त्रमात्रावत्रेषत्वेभ यमाधिः वितर्कविषारानन्दासितारूपानुगमात् यम्प्रज्ञात इति सर्व्यविक्तिनिरोधे त्रसम्प्रज्ञातः यमाधिः। ननु सर्व्यविक्तिनिरोधो योग इत्युक्त सम्प्रज्ञाने व्यक्तिनं स्थात् तत्र सन्तप्रधानायाः सन्तपुरुषान्यतास्थातिस्वरणाया वृक्तोरिनरो-धादिति चेत्तदेतदान्तं क्षेप्रकर्मविपाकाप्रयपरिपन्धिचित्तव-निनिरोधो योग इत्यङ्गीकारात् क्षेप्राः पुनः पञ्चधा प्रसिद्धाः श्रविद्यास्मितारागदेषाभिनिवेषाः।

नन्वविद्येत्यच किमाश्रीयते पूर्वपदार्घप्राधान्यम् श्रमचिकं वर्त्तत इतिवत् उत्तरपदार्थप्राधान्यं वा राजपुरुष इतिवत् श्रान्यपदार्थप्राधान्यं वा श्रामिको देश इतिवन् तत्र न पूर्वः पूर्विपदार्थप्रधानले प्रविद्यायां प्रमञ्चप्रतिवेधोपपत्ती क्षेत्रादि-कारकलानुपपत्तेः श्रविद्याभव्यस्य स्त्रीसिङ्गलाभावापत्तेस न दितीयः कखिदभावेन विजिष्टाचा विद्यायाः क्षेत्रादिपरिप-न्यिलेन तदीजलान्पपत्तेः न हतीयः नजाऽस्वर्धानां बद्धवी-हिवा चात्तरपद्छोप इति वृत्तिकारवचनानुसारेण अविध-माना विद्या यखाः सा ऋविद्या बुद्धिरिति समाधिसिद्धी तस्वा श्वविद्यायाः क्षेत्रादिवीजलानुपपत्तेः विवेकस्थातिपूर्वकमर्वछ-. चिषमञाचासस्यासयालाप्रमङ्गाच उमञ् त्रस्तितादीनां क्को भागामविद्यानिदानलम्। भविद्या चे चलमुत्त रेषां प्रसुप्ततं-नुविच्छिन्नोदाराणामिति। तत्र प्रसुप्तलं प्रवेशधम इकार्य्यभावेगा-नभियकिः तनुलं प्रतिपत्रभावनया विधित्रीकर्णं विच्छित्रलं वस्तता क्षेत्रेगाभिभवः उदारलं सहकारिसविधिवद्यात् का-र्थकारितम्। तद्त्रं वाचस्यतिमित्रेण वासभाव्यवाखायाम्

प्रसप्तासमाधीनानां तनुद्रश्वास योगिनाम्।
विक्रियोदारक्षपास क्षेत्रा विषयमङ्गिनामिति ॥
दन्दवत् स्वतन्त्रपदार्थदयानवगमादुभयपदार्थप्रधानलं नात्रक्रितम्।तस्तात् पत्रद्ययेऽपि क्षेत्रादिनिदानलमविद्यायाः प्रसिद्धं
दीयेतेति चेत् तद्पि व ग्रोभनं विभाति पर्यादासन्नक्षिमात्रित्याविद्यात्रव्येन विद्याविद्यस्य विपर्ययद्यानस्वाभिधानमिति
दह्रदक्षीकारात्। तदाद

नामधालर्थियो तु नैव नञ् प्रतिषेधकः।
वदत्वनाम्चणधर्मावन्यमानविरोधिनाविति।
वहप्रयोगनम्या हि मन्दार्थाः सर्म एव नः।
तेन यन प्रयुक्तो यो न तस्माद्यनीयत दति॥
वाचलतिमित्रैरणुत्रं लोकाधीनावधारणे हि मन्दार्थयोः
सम्बन्धः सोके चात्तरपदार्थप्रधानस्माप नञ उत्तरपदाभिधेयोपमर्दकस्म तदिरङ्कतया तन तने।पस्मेरिदापि तदिरङ्के
प्रवित्ति। एतदेवाभिप्रेख्योक्तम् मनित्याद्मवदुःसानात्मस्
नित्यग्रुचिसुसात्मस्मातिर्विद्येति। चतस्मिसुद्विर्वपर्यवः
दित्युकं भवति तद्मया मनित्ये घटादे। नित्यताभिमान प्रयुची
कार्यादे। ग्रुचित्रप्रययः।

स्तानादीजाद वष्टभानिस्यन्दानिधनाद्याः। कायमाधेयक्रीचलात् पण्डिता स्नाइणि विदुरिति॥ परिकामतापसंस्कारीगुणहित्तानिरोधाच दुःसमेव सम्बं विवे- किन इति न्यावेन दुःखे सक्षन्दनवनितादी सुखलारीयः प्रनातानि देशादावासामुद्धिः। तदुक्तम्

श्वनातानि च देशादावाताबुद्धिस्त देशिनाम्। श्विद्या तत्कता वन्धसत्वात्रे मोच उच्चत इति॥ एवमियमविद्या चतुषादा भवति। नन्वेतेव्यविद्यावित्रेवेषु कि-श्विदनुगतं गामान्यस्वणं वर्णनीयम् श्रन्यचा विशेषस्यामिद्धेः। तथाचेत्रं भद्वाचार्थेः

यामान्यस्वणं त्यक्ता विशेषस्वैव स्वणम्।
न शक्यं केवसं वक्तुमते।ऽप्यस्य न वास्यतेति॥
तदिप न वास्यमतिसंसदुद्धिति सामान्यस्वणामिधानेन दक्तोक्तरतात्। सस्वपृद्वयोत्तरमस्रीत्येकताभिमाने।ऽस्तिता तद्युक्तं दृक्दर्शनशक्षोतेकात्मवाभिमाने।ऽस्तिते। सुखामिश्रस्य सुखानुस्तितपूर्णकः सुखमाधनेषु ह्य्याक्ष्णे। गर्द्धी रागः।
दुःखश्रस्य तदनुस्तितपुरस्तरमास्राधनेषु निन्दा देषः तदुक्तं
सुखानुश्रयो रागः दुःखानुश्रयो देष दति। किमचानुश्रयिश्रक्ते
तास्त्रीस्थार्थे स्विनितिर्वा मत्यर्थीयोऽभिमतः नाद्यः सुयजाते। सिनसास्त्रीस्था दत्यन सुपीति वर्त्तमाने पुनस्तुव्यस्वस्य उपसर्गनिवृत्त्यर्थतेन से।पसर्गाद्वाते।सिनेरनुत्यक्तेः यथाकथिद्वदनुश्रायिपदस्य प्रयोगप्रसङ्गात् न दितीयः
पदवदनुश्रायिपदस्य प्रयोगप्रसङ्गात् न दितीयः

एकाचरात् छतो जातेः सप्तम्याञ्च न ते। स्टनाविति तस्तिविधादच चानुग्रयश्रब्दस्थाजनातेन कदनातात् तस्यादनु- व्यविव्यक्ति बुरूपपाद इति चेत् नैतङ्गद्धं भावानववीधात् प्रा-यिकाभिप्रायमिदं वचनम्। चतप्त्रीकं द्वन्तिकारेण

रितकर को विवचार्यः सर्वाभिक्षमध्यत रति।
तेन कि चित्रवित कार्थी कार्थिक सम्बन्धि तच्छु सिक रित तथाय कर नात् जाते च प्रतिषेधस्य प्राधिक तम् यनुष्रच कर न्त्रतथा र ने र पर्याचिति सिद्धं पूर्वि जमानुभूतमर ए दुः खानुभवाय स्वाधि प्राधिक प्राधिक तम् या क्षाच्या न्याचिक स्वाधिक स्वाधिक प्राधिक प्राधिक तथा के स्वाधिक स्वाधिक प्रति प्रति प्रत्य विद्या स्वाधिक स्वाधि

कर्याणि विहितप्रतिषिद्धक्षणणि च्योतिष्टोममञ्जाहत्यादीनि विषाकाः कर्याप्रसानि आत्यायुर्भागाः श्रापस्तविषाकाचित्तमभूमी ग्रेत दत्याग्रयाः धर्याधर्यास्काराः तत्परिपन्धचित्तवितिरोधी थेगः निरोधी नाभावमात्रमभिमतं तस्य
तुष्क्रलेन भावक्षपसंस्कारजननचमलास्भावात् किन्तु तदात्रयो
मधुमतीमधुप्रतीकाविग्रोकासंस्कारग्रेषतायपदेष्यः चित्तस्यावस्थाविग्रेषः निक्थनोऽस्मिन् प्रमाणाद्याञ्चित्तवत्त्रयः तत्र स्थतो
स्थाविग्रेषः । श्रभ्यासवैराग्याभ्यां वृत्तिनिरोधः तत्र स्थितो
यद्योऽभ्यासः। प्रकाग्रप्रवृत्तिक्षपवृत्तिर्द्धात्वस्य स्वक्-

पनिष्ठः परिणामिविशेषः स्थितिः। तिसिमित्तीकृत्य यकः पुनः
पुनस्तथालेन चेतिस निवेशनमभ्यासः। चर्माण दीपिनं इन्तीतिवित्तिमित्तार्थेयं सप्तमीत्युक्तं भवति। दृष्टानुत्रविकविषयिनत्वष्णस्य वशीकारसंश्चा वैराग्यम्। ऐहिकपारिवकविषयादै।
देशस्त्रश्चात्रिरिभेणाषस्य ममैते विषया वस्ताः नाइमेतेषां
वस्त्र दति विमर्शा वैराग्यमित्युक्तं भवति। समाधिपरिपन्यक्रिश्चतन्त्वरणार्थं समाधिलाभार्थञ्च प्रथमं क्रियायोगविधानपरेण योगिना भवित्यं क्रियायोगसम्पादने त्रभ्यासवैराग्ययोः
सम्भवात्। तद्कं भगवता

त्राद्वामुंनेयांगं वर्षं कार्णमुखते। योगाव्डस तसीव प्रमः कार्णमुखते इति॥ क्रियायोगस्रोपदिष्टः पतस्रास्तिना तपः स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियायोग इति। तपः सक्षं निक्षितं याज्ञवल्लोन

्विधिनाक्षेत्र मार्गेण क्रक्क्ष्यान्द्रायणादिभिः।

यरीरश्रोषणं प्राक्तसपमां तप उत्तमिति॥
प्रणवगायत्रीप्रस्तीनामध्यमं खाध्याय इति। तेच मन्तादिविधाः वैदिकासान्त्रकास वैदिकास द्विविधाः प्रगीता स्रप्रगीतास। तच प्रगीताः सामानि श्रप्रगीतास दिविधाः रून्दो
सद्धासदिस्तस्यास। तच प्रथमा स्टचः दितीया यस्त्रंषि। तदुक्तं निमिना तेषास्य यचार्यवश्रेन पाद्यवस्था गीतिषु सासास्या भेषे यनुःशब्द इति। तन्त्रेषु कामिककारणप्रपञ्चाद्या-

नमेषु चे चे वर्षिताको तान्तिकाः। ते पुनर्मन्त्राक्तिविधाः स्तीपुः चपुंचकभेदान्तदार

स्त्रीपुंत्रपुंसकलेन चिविधा मन्त्रजातयः। स्त्रीमन्त्रा विक्रजायान्ताः नमे। हनाः सुर्नपुंसकाः॥

त्रेवाः पुनां सस्ते त्रस्ताः सिद्धाः वस्त्रादिकर्याणीति ॥ स्नापनादिसंस्काराभावेऽपि निरस्तसमस्तदोषलेन सिद्धिहेतु-लात् सिद्धलम् । स च संस्कारो दयविधः कथितः ज्ञारदातिसके

> मकाषां दत्र कथको संस्काराः सिद्धिदायिनः। निर्देशितां प्रयानवाग्र ते मन्त्राः वाध् वंस्त्रताः ॥ जननं जीवनश्चैव ताउनं वाधनं तथा। ऋभिवेकोऽच विमसीकर्षायायने पुनः। तर्पणं दीपनं गुप्तिर्देशैता मन्त्रसंस्क्रियाः॥ मनाषां माहकावर्षाद्ञारा जननं स्रतम्। प्रवतानारितान् छला मन्त्रवर्णान् जपेत् सुधीः। मन्त्रार्थसङ्ख्या तद्धि जीवनं संप्रचकते॥ मन्त्रवर्षान् समाज्ञिका ताउयेचन्द्रनाभागा। प्रत्येकं वायुवीजेन ताउनं तद्दा इतम्॥ विक्किय मन्त्रवर्णास्त प्रस्तेः करवीरजैः। मकाषरेण सङ्घातैर्रन्या मद्दोधनं मतम॥ स्तत्कीकविधानेन मन्त्री मन्त्रार्धयञ्चया। चयत्वपद्मवैर्मन्त्रमभिषिद्येदिश्रद्भये॥ यश्चिम्य मनसा मन्त्रं च्यातिर्मन्त्रेष निर्देशेतः।

मक्ते मलचयं मक्ती विमलीकरणं हि तत्॥
तारयोमाग्निममुयुक् च्योतिर्मका उदाहतः॥
कुग्रोदकेन जप्तेन प्रयाणें प्रोचणं मनोः।
वारिवीजेन विधिवदेतदाणायनं मतं॥
मक्त्रेण वारिणा मक्ते तर्पणं तर्पणं स्थतम्।
तारमायारमायोगो मनोदीपनमुच्यते॥
जणमानस्य मक्त्रस्य गोपनं लप्रकाशनम्।
गंस्कारा दश्र मक्त्राणां सर्वतक्तेषु गोपिताः।
यस्त्रता सम्प्रदायेन मक्त्री वाञ्कितमञ्जते॥
रङ्कीलितविच्छित्रसुप्तश्रमप्तादयोऽपि च।
मक्तदेषाः प्रणस्थन्ति गंस्कारैरेभिरक्तमैरिति।
तदस्रमकाण्डताण्डवकस्येन मक्त्रशास्त्ररस्थोद्देषिक्ते।

रैयरप्रणिधानं नामाभिहितानामनभिहितानाञ्च सर्वा-सां कियाणां परमेश्वरे परमगुरी फलानपेचया समर्पणम्। त्रवेदमुक्तम्

कामते। द्वापि यत्करे। मि ग्रुभाग्रुभम्। तत्म में त्वि विन्यसं तत्मयुक्तः करे। म्यहमिति॥ कियाफ समझासे। ऽपि भक्तिविशेषापरपर्यायं प्रणिधानमेव फासाभिसन्धानेन कर्मकरणात्। तथाच गीयते गीतासु भगवता

> कर्माध्वेवाधिकारकी मा फलेषु कदाचन। मा कर्मफलकेतुर्भुमा ते सङ्गाऽस्वकर्माणीति॥

फलाभिसन्धेरपघातकलमभिष्ठितं भगवङ्गिनीलकष्टभारती श्रीचर्णः

चित्र प्रवासम्बद्धं कामेने। पहतं तपः ।

न तुष्ट्ये महेग्रस्य यसीढिमिव पायसमिति ॥

सा च तपः स्वाध्यायेश्वरप्रविधानात्मिका किया योगसाधनतायोग इति । मुद्धसारे। पस्तचणा द्याश्रयकेन निरूष्यते यथायुर्घृतमिति। गुद्धसारे। पस्तचणा नाम सचणाप्रभेदः। मुख्यार्थसाध तयोगाभ्यामर्थान्तरप्रतिपादनं सचणा सा दिविधा क्ढिमूला

मुख्यार्थवाधे तद्यागे इहिताऽय प्रयोजनात्।

प्रयोजनमूला च तदुक्तं काव्यप्रकाशे

श्रन्थे चिं सच्यते यत् सा सचणारी पिता क्रियेति ॥
तच्छन्देन सच्यत रत्यास्थाते गुणीभूतं प्रतिपादनमाचं परान्यस्थते । सा सचणेति प्रतिनिर्दिश्वमानापेचया तच्छन्द्रस्य स्वीसिङ्गलोपपितः । तद्कां केयटैः निर्दिश्वमानप्रतिनिर्दिश्यमानयोरैक्यमापादयन्ति सर्वनामानि पर्यायेण तत्तिक्षङ्गमुपान्द्रत रति । तच कर्माण कुश्रस्य रत्यादि इदिस्वचणाया उदा- रूपणं कुश्रान् सातीति युत्पच्या दर्भादानकर्त्तरि चािगकं कुश्रस्य दिविचकलसाइत्यात् प्रवीणे प्रवर्त्तमानं श्रनादि द्रह्व- स्ववहारपरम्यरानुपातिलेनाभिधानवत् प्रयोजनमनपेच्य प्रवर्त्तते । तदाह

निक्ठाखचणाः काश्चित् सामर्थादिभिधानवदिति । बुस्मात् कृढिखचणायाः प्रयोजनापेचा नास्ति । यद्यपि प्रयुक्तः गब्दः प्रथमे मुख्यार्थं प्रतिपादयित तेनार्थेनार्थानारं खद्यत दित व्यर्थधर्मीयं खजणा तथापि तत्प्रतिपादके गब्दे समारी-पितः सन् गब्द्यापार दित व्यपदिक्षते। एतदेवाभिप्रेत्योक्तं खजणारीपिता क्रियेति। प्रयोजनखजणा तु षिष्ठधा छपादा-नखजणा खजणखजणा गौणमारीपा गौणमाध्यवमाना ग्रुद्ध-मारीपा ग्रुद्धमाध्यवमाना चेति। कुन्नाः प्रविश्वन्ति मञ्चाः क्रीजन्नि गौर्वाद्दीकः गौर्यं व्याय्घतं व्यायुरेवेदमिति यथा-क्रममुद्दाहरणानि द्रष्ट्यानि। तदुक्तम्

खिस्त्ये पराचेपः पराधं खममर्पणम्।
जपादानं लचणं चेत्युका ग्रुद्धैव सा दिधा॥
सारोपान्या तु यचेको विषयी विषयसया।
विषयनः इतेऽन्यस्मिन् सा स्थात् साध्यवसानिका॥
भेदाविभा च साहृष्यात् समन्यान्तरतस्या।
गै। णै: ग्रुद्धी च विश्वेया लचणा तेन पिष्ठभेति॥
तदस्रं काव्यमीमांसामर्गनिकान्यनेन।

य च योगे। यमादिभेदवशादष्टाङ्ग दति निर्द्दिष्टः । तच यमा ऋषिंगदयः । तदाष्ठ पतञ्जलिः ऋषिंगमत्याखेयब्रञ्ज-चर्यापरिग्रष्टा यमा दति। नियमाः श्रीचादयः । तदप्याष्ट् श्रीचयकोषतपः खाष्ट्रायेश्वरप्रणिधानानि नियमा दति। एते च यमनियमा विष्णुपुराणे दर्शिताः

> ब्रह्मचर्यमिष्टिंगं च सत्यासीयापरिग्रहान्। सेवेत योगी निष्कामी योग्यतां स्नं मनी नयन्॥

खाधायशेषि वसनोषतपां वि नियमातावान्।
कुर्वीत ब्रह्मां परं परस्मिन् प्रवणं सनः ॥
एते यमाः सनियमाः पञ्च पञ्च प्रकीर्त्तिताः।
विश्चिष्ठफखदाः कामे निष्कामाणां विमुक्तिदा इति ॥
खिरसुखमासनं पद्मासनभद्रासनवीरासनखिकासनदण्डकासन सापात्रयपर्यद्वजी सनिषदनोष्ठनिषदनसमसंख्यानभेदाद्व्यविधम्

पादाङ्गुष्टी निवधीयाद्धसाभ्यां खुन्क्रमेण तु। ऊर्व्वारपरि विप्रेन्द्र क्रता पादतसे उभे। पद्मासनं भवेदेतत् सर्वेषामभिपूजितम्।

द्रत्यादिना चाज्ञवल्काः पद्मामनादिखक्पं निक्पितवान् तस्य त्रत्यावगन्तव्यम्। तिस्रामनास्य विश्वं मित प्राणायामः प्रतिष्ठिते। भवित। स च स्वासप्रसासयोगंतिविच्छेदखक्पः तत्र सासा नाम वाज्यस्य वायोरन्तरानयनम्। प्रसासः पुनः केष्ठस्य विहिर्नः सा-रणम्। तयोष्ट्रभयोरिप सञ्चरणाभावः प्राणायामः। ननु नेदं प्राणायामसामान्यस्वणं तिद्रश्येषु रेचकपूरककुभक्षकप्रकारेषु तदनुगतेरयोगादिति चेश्वेष देषः सर्व्यनापि सासप्रसासगति-विच्छेदसभावात् तथा हि केष्ठस्य वायोविहिर्नः सर्णं रेचकः प्राणायामः प्रसासलेन प्रागुनः। वाज्यवायोरनाधारणं चरमः यः सासक्षः। सन्तस्य स्वति क्रिकेष्टिनः स्वत्रक्षाः विद्यस्ति क्रिकेष्टिनः स्वत्रक्षाः विद्यस्ति विद्यस्ति विद्यस्ति विद्यस्ति विद्यस्ति । तन् सर्वन सासप्रस्ति विद्यस्तिया प्राणास्थे। वायुरवस्त्रायते। तन् सर्वन सासप्रस्ति स्वासद्यगतिविच्छेदे। उत्स्थेवित नास्ति ग्रङ्कावकाग्रः। तद्कं

तसिन् वित यासप्रयासयोगीति विच्हेदः प्राणायाम इति। स च वायुः स्वर्थोदयमारभ्य सार्द्धघटिकादयं घटीयन्त्रस्थितघट-श्रमणन्यायेन एकैकस्यां नाद्यां भवति एवं सत्य इनिधं यास-प्रयासयोः पट्धताधिकैकविंगतिस इस्राणि जायन्ते। स्रतएवाकं मन्त्रसम्पण्ण इस्रवेदि भिर्जणामन्त्रसम्पंषे

षट्शतानि गणेशाय षट्सइसं खयसुते।
विषाने षट्सइस्य षट्सइसं पिनाकिने॥
सइस्रमेकं गुरते सइसं परमाताने।
सइस्रमाताने चैनमर्पयामि छतं जपमिति॥
तथा नाडीसञ्चरणदशायां नायोः सञ्चरणे पृथियादीनि तचानि वर्णविश्रेषवशात् पुरुषार्थाभिकाषुकैः पुरुषेरवगक्तयानि।
तदुक्तमभियुक्तैः

साई घटी दयं नाडोरे के कार्की दयात् वहेत्।

श्वारघट्ट घटी आक्तिन्याया नाच्योः पुनः पुनः ॥

श्वानि तच्य जायको निश्वा से च्छा स्थानिव।

खखषट्क दिकैः सङ्घा होरा ने सक से पुनः ॥

षट्चिं श्वाहुण वर्णानां या वेसा अणने अवेत्।

सा वेसा सहता ना खाक्तरे सञ्चरता अवेत्॥

प्रत्येकं पञ्च तत्तानि ना खो स्व वह सानयोः।

वह क्य हर्निशं तानि ज्ञात्या नियता साभिः॥

फद्धें विक रघ सो पं तिरसी नः समी रणः।

भू सिमई पुटे थो स सर्वगं प्रवहेत् पुनः॥

वाचार्वक्रेरपां पृथ्वा चाबस्तनं वहेत् क्रमात्। वहन्धाद्भयोगीचोर्जातयोऽयं यचात्रमम्॥ प्रच्याः पद्मानि पञ्चात्रचलारिंत्रस्यास्थाः। श्रमेक्तिंत्रत् पुनर्वाचीविंत्रतिर्मभेगे दत्र॥ प्रवादकालमङ्क्षेयं देतुर्विक्रलयोरय॥ पृथ्वी पञ्चगुषा तायं चतुर्गृषमयानसः। चिगुषोदिगुषो वायुर्वियदेकगुणं भवेत्॥ गुणं प्रति इत्रपसान्युर्व्यां पञ्चात्रदित्यतः। एकैक हा विस्तावादे साथा पञ्च गुणाः चितेः। गन्धेरसम्ब रूपम्च स्वर्भः ग्रब्दः क्रमादमी॥ तत्त्राभ्यां भूजबाभ्यां खात् ज्ञान्तिकार्थे फलोचितिः। दीप्तासिराधिकाक्यये तेजावाय्यमरेषु च॥ पृथ्यप्तेजामस्त्रीामतत्तानां चिक्रमुखते। त्राचे खैथें खरित्तख प्रैत्वे कामोद्भवा मवेत्॥ हतीये कापमनापा चतुर्थे चञ्चसाताता। पञ्चमे ग्रूत्यतेव स्थाद यवा धर्मवासना॥ श्रुखोरङ्गुडकी मधाङ्गुखी नामापुटदये। स्काणेः प्रान्यकोपान्याङ्गुची त्रेषे दृगन्तयोः॥ न्यसानार्थप्रथियादितत्त्वज्ञानं भवेत् क्रमात्। पीतश्वेताद्वयामैर्विन्दुभिर्निद्पाधि खमिलादिना॥ यथावदायुतस्त्रमवगम्य तिम्नयमने विधीयमाने विवेकज्ञाना-बर्षकर्मज्यो भवति। तपा न परं प्राणायामादिति।

दश्चने भावमानानां भादानां हि यथा मलाः।
प्राणायामेख दश्चने तददिन्द्रियपत्रमा दित च॥
तदेवं यमादिभिः मंद्र्यतमनस्कस्य योगिनः संयमप्रत्याद्यारः
कर्मयः चतुरादीनामिन्द्रियाणां प्रतिनियतरञ्जनीयकोपनीयमोद्दनीयप्रवण्नप्रदाणेनाविक्ततस्वरूपप्रवण्यित्तानुकारः प्रत्याहारः दन्द्रियाणि विषयेभः प्रतोपमान्त्रियनोधिनित युत्पत्तः। ननु तदा चित्तमभिनिविष्यते नेन्द्रियाणि तेषां वाञ्चविवयतेन तत्र सामर्थाभावादतः कयं चित्तानुकारः प्रद्धा प्रतएव वस्ततस्वस्वस्वयमभिष्यभाय सादृष्यार्थमिवणव्यञ्चकार
स्वत्रस्यासम्प्रयोगे चित्तस्वरूपानुकार द्वेन्द्रियाणां
प्रत्याद्यार दति। बादृष्यञ्च चित्तानुकारिमित्तं विषयापत्रयोगः सदा चित्तं निद्धते तदा चषुरादीनां निरोधे प्रयव्यान्तरं नापेचणीयं यथा मधुकरराजं मधुमचिका प्रनुवर्त्रको
तथेन्द्रियाणि चित्तमिति। तदुकं विष्युपराणे

ब्रम्बिन्द्रकानि निष्ठक्वाचाणि येगितित्। ब्रुर्याचित्तानुकारीणि प्रत्याचारपरायण इति॥ ब्रम्भता परमा तेन ज्ञायतेऽतिचलात्मनः। इत्त्रियाचामवस्त्रेलीर्योगी योगस्य साधक इति॥ णाभिषकद्यपुण्डरीकनास्त्रगादावाध्यात्मिके दिर्ण्यगर्भवा-सप्रजापतिप्रस्तिके वाद्ये वा देशे चित्तस्य विषयान्तरपर्चा-रेण स्विरीकरणं धारणा। तदाद्य देशवन्धस्त्रात्त्य धारणेति। पीराणिकास्र प्राणायामेन पवनं प्रत्याद्वारेण चेन्द्रियम्। वजीकत्य ततः सुर्याचित्तस्थानं ग्रुभात्रवमिति॥ तस्मिन् देग्रे ध्येयावसम्बनस्य प्रत्ययस्य विसद्ग्रप्रत्ययप्रदाणेन प्रवाद्योधानं तदुकं तद प्रत्ययेकतानता ध्यानमिति। श्रन्यैरप्युकं

तद्रूपप्रत्यवैकाय्या सम्मतिश्वान्यनिस्पृद्या। तद्धानं प्रथमेरक्कैः षक्किर्निषास्रते तथेति ॥ प्रसङ्गाचरममङ्गं प्रागेव प्रात्यपीपदामः।

तदनेन यागाङ्गानुष्ठानेनाद्रनेरमार्थदीर्घकासमेवितेन समाधिप्रतिपचक्केत्रप्रचयेऽभ्यासवैराग्यवत्रासाधुमत्यादिसमाधि-साभी भवति।

भय किमेवमकसादसानितिकटाभिरत्यन्ताप्रिद्धाभिः कर्णाटगाँ उलाटभाषाभिभीवयते भवान् निह वयं भवनां भीषयामदे किन्तु मधुमत्यादिपदार्थयुत्पादनेन ते। षयामः ततसाकुताभयेन भवता श्रूयतामवधानेन । तन मधुमती नामाभ्यासवैराग्यादिवशादपास्तर्जसमो स्त्रेश सुखप्रकाश्रमयस्त्रभावनयाऽ
नवद्यवैशारद्यविद्यातनक्ष्पक्षतभारप्रशाख्यासमाधिसिद्धः। तदुक्तं क्षतभरा तन प्रश्चेति । क्षतं सत्यं विभक्तिं कदाचिदपि न विपर्ययेणाक्षाद्यते तन स्त्रितो दार्श्चे सति दितीयस्य योगिनः सा प्रशा भवतीत्यर्थः । चलारः स्त्रु योगिनः
प्रसिद्धाः प्राथमकस्त्रिको मधुभूमिकः प्रशाख्योतिरतिकान्तभावनीयस्ति । तनाभ्यासी प्रदक्तिमानक्योतिः प्रथमः न
लनेन परिचत्तादिगाचरश्चानक्षपं वै क्यातिविश्वाक्रतिमित्युक्तं

भवति। ऋतभारप्रज्ञी दितीयः भूतेन्द्रियजयी हतीयः परवै-राग्यसम्बद्धतुर्थः । मनाजविलाद्या मध्प्रतीकसिद्धयः तदुकं मने।जविलं विकरणाभावः प्रधानजयस्रोत। मनाजविलं नाम काचस मनीवदुत्तमी गतिसाभः विकरणाभावः काच-निर्पेचाणामिन्द्रियाणामभिमतदेशकासविषयापेचहित्ससाभः प्रधानज्यः प्रकृतिविकारेषु सर्वेषु विश्वतम्। एतास्व सिद्धयः करणपञ्चकखरूपजयात् हतीयस चािगनः प्रादुर्भवन्ति यथा मधुन एकदेशोऽपि खदते तथा प्रत्येकमेव ताः सिद्धयः खदना इति मधुप्रतीका सर्वभावाद्यधिष्ठाहलादिक्पादिक्पा विशे-का पिद्धिः। तदाइ यत्तपुरुषान्यतास्यातिमात्रप्रतिष्ठस्य सर्व-भावाधिष्ठाहलं सर्वेज्ञलं चेति। सर्वेषां व्यवसायाव्यवसायात्म-कानां गुणपरिणामक्षपाणां भावानां खामिवदाक्रमणं सर्व-भावाधिष्ठाहलं तेषामेव शानोदिताचपदेश्वधर्मिलेन स्थिता-नां विवेक ज्ञानं सर्व्य ज्ञास्त्रम्। तदुक्तं विशोका वा ज्योति स-तीति। सर्वटित्तिप्रत्यसमये परं वैराग्यमात्रितस्य जात्यादि-वीजानां क्षेत्रानां निरोधसमर्था निर्वीजः समाधिः असम्य-ज्ञातपद्वेदनीयः मंस्कारभेषताचपदेग्यः चित्तसावस्थाविभेषः तदुकं विरामः प्रत्ययाभ्यामपूर्वः संस्कारभेषोऽन्य इति। एवञ्च सर्वता विरज्यमानस्य तस्य पुरुषधीरेयस्य क्षेत्रवीजानि च निर्देग्धशालिवीजकल्यानि प्रमवसामर्थ्यविधुराणि मनसा साङ्के प्रत्यसं गच्छन्ति । तदेतेषु प्रसीनेषु निरूपभवविवेकखातिपरि-पाकवज्ञात् कार्यकारणात्मकानां प्रधाने खयः चितिप्रक्रिख- क्षप्रतिष्ठा पुनर्विद्धियत्ताभियमन्थविधुरा कैवच्यं सभते रति । विद्विदयी च मुक्तिरका पतञ्जलिना पुरुषायैश्रह्मानां प्रति-प्रसवसार्पप्रतिष्ठा वा चितिप्रक्रिरिति। न चास्तिन् सत्यपि कस्राम जायते जन्मुरिति वदित्यं कारणाभावात् कार्याभाव इति प्रमाणसिद्धार्थे नियागानुवागवारयागात् त्रपरया कार-णाभावेऽपि कार्यमभवे मणिवेधादशीऽन्धादिभी भवेषुः तथा चानुपपन्नार्थतायामाभाषको खैकिक उपपन्नार्थी भवेत्। तथा अपृतिः अभो मणिमविन्दत् अविध्वत् तमन क्रु जिरावयत् ग्रहीतवान् ऋगीवः प्रत्यमुञ्जत् पिनद्भवान् तमजिक्को वा ऋमं-चत अभ्यपूजयत् स्ततवानिति यावत्। एवच चिकित्सात्रास्त-वद्यागनास्त्रं चतुर्यू इं यथा चिकित्सानास्त्रं रोमा रोनहेतुरा-रामं भेवजमिति तथेदमपि यंगारः यंगारहेतुर्मे चा माची-पाय इति । तत्र दुःखमयः संसारी हेयः प्रधानपुरवयोः मंयोगी हेयभी महेतुः तसान्धन्तिकी निवृत्ति हीनं तदुपायः सम्बम् दर्भनम्। एवमन्यद्पि कान्तं यथासभावं चतुर्व्यू इमूक्त नीयमिति सर्वमवदातम॥

इति सर्व्यदर्शनसंग्रहे पातश्च सदर्शनम् ॥ इतः परं सर्व्यदर्शनिश्चितीमिषभूतं बाद्धरदर्शनमन्यत्र सि-खितमित्यत्रोपेचितमिति॥

सम्पूर्णः ।



## BIBLIOTHECA INDICA;

# A COLLECTION OF ORIENTAL WORKS.

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Directors of the Sast Andia Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

#### ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

The following changes have been made in the plan and management of this publication, under a resolution of the Society adopted, at the recommendation of the Council, on the 6th of April last.

- 1st. The publication of the series will be superintended by the Philological Committee.
- 2nd. Proposed contributions to the series should be sent in, as at present, to the Council who, after reference to the Philological Committee, will report on the proposition for the Society's sanction.
- 3rd. Editors of texts will not be called upon to supply translations of the works published, but an analysis of these will be required in the form of an Introduction.
- 4th. Contributions will be paid for, if required, at rates not exceeding 12 Rs. per sheet of 8 octavo pages. The exact amount of renumeration will be fixed by the Council in each special case. The renumeration allowed is to include all charges, as for procuring MS., Copying, Collating, &c.: proofs to be corrected by the editor.
- 5th. Each fasciculus to have a consecutive No. without reference to volumes; the paging to be continuous for each work and for each translation of a work, so that each work or translation shall form a distinct volume and have its separate title-page.
  - 6th. The price to be reduced to 10 annas per No.

#### WORKS PUBLISHED.

|                                                                                                         |    |   | e. | Re<br>P | du<br>rice |   |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---|----|---------|------------|---|--|
| Vol. I.—The first two Lectures of the Sanhitá of the<br>Rig Véda, with the Commentary of Mádhava Achar- |    |   | •  |         |            |   |  |
| ya, and an English translation of the text. Edited<br>by Dr. E. Röer, Nos. 1 to 4,                      | 4  | 0 | 0  | 3       | 8          | 0 |  |
| Vol. II.—Parts I. and II.—The Brihad Aranyaka Upanishad, with the Commentary of S'ankara A'charya,      |    |   |    |         |            |   |  |
| and the Gloss of Ananda Giri. Edited by Dr. E.                                                          |    | _ | _  |         |            | _ |  |
| Röer, Nos. 5 to 13, 16 and 18,                                                                          | 11 | U | 0  | 6       | 14         | • |  |
| shad and Commentary. Fasciculi I.II. Nos. 27 and 38,                                                    | 2  | 0 | 0  | 1       | 4          | 0 |  |

| BIRINOTHECA INDICAN                                                                                                                                       | Former price. | Reduced price.        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------------|
| Vol. III.—The Chhandogya Upanishad, with the Com-<br>mentary of S'ankara Acharya, and the Gloss of                                                        | TITO          | A TOP OF THE PARTY OF |
| A'nanda Giri. Edited by Dr. E. Röer, Nos. 14, 15, 17, 20, 23 and 25,                                                                                      | 600           | 3 12 0                |
| tara Upanishads, with Commentary, &c. Nos. 22, 33 and 34,                                                                                                 | 300           | 1 14 0                |
| Vol. VIII.—The I's'a, Kéna, Katha, Pras'na, Mundaka, and Mandukya Upanishads, with Commentary, &c. Edited by Dr. E. Röer, Nos. 24, 26, 28, 29, 30 and 31, | ries          | 3 12 0                |
| Vol. XV.—The Taittiriya, Aittaréya, S'wétás'watara,<br>Kéna, Is'a Katha, Pras'na, Mundaka and Mandukya                                                    |               | Marita 25             |
| Upanishads. Translated from the Original Sans-<br>krit, by Dr. E. Röer, Fasciculus I. Nos. 41 and 50,                                                     | 200           | 1 40                  |
| Vol. IX.—Division of the Categories of the Nyaya<br>Philosophy, with a Commentary and an English<br>Translation, by Dr. E. Röer, Nos. 32 and 35,          |               | 1 1 4 0               |
|                                                                                                                                                           |               |                       |

### WORKS IN PROGRESS.

VOL. IV.—The ELEMENTS OF POLITY, by KAMANDARI. Edited by Babu RAJENDRALAL MITTRA. Already published, Fasciculus I. being No. 19.

Vol., V.—The Lalita-Vistara, or Memoirs of the Life and Doctrines of Sákva Sinha. Edited by Bábu Rájendralál Mittra. Already published, Fasciculus I, No. 51.

Vol. VI.—ARABIC BIBLIOGRAPHY. Edited by Dr. A. Sprenger. Published, Fasciculus I. being No. 21.

Vol. X.—The Sáhitya-Darpana, or Mirror of Composition, by Viswanatha Kavirája, with English Translation by J. R. Ballantyne, LL. D. Published, Fasciculi I. II. III. IV. Nos. 36, 37, 53 and 54.

Vol. XI.—UTTARA NAISHADA CHARITA, by SRI HARSA, with the Commentary of Náráyana. Edited by Dr. E. Röer. Already published, Fasciculi I. II. III. IV. V. VI. Nos. 39, 40, 42, 45, 46, 47 and 52.

Vol. XII.—The Conquest of Syria by the Pseudo Waqidy Edited in Arabic, by W. Lees.

Vol. XIII.—Itaán fy 'olu'm Algorán, or (seventy) exegetic-sciences of the Koran by Sovúty in Arabic, edited by Mowlawees Basheerood-deen and Noorool Hark, with an analysis by Dr. A. Sprenger. Two parts are published.

Vol. XIV.—Purána Sangraha, or a collection of the Puránas in Sangrit and English, by the Rev. Professor Banerjea. No. 1, containing a part of the Markandéya Purána is published.

Vol. XV.—The second part of the Sekander-Námah of Nizámy which is also called the Khirad-námah. Edited by Agha Mohammad Shustery and Dr. A. Sprenger. The first half is published.

Vol. XVI.—SANKHYA PRAVACHANA BHÁSHYA. Edited by F. EDWARD HALL, M. A. and translated by J. R. BALLANTYNE, LL. D.

Vol. XVII.—Ibn Miskawayh's work on Ethics in Arabic. Edited by CAPTAIN F. HAYES, M. A.

CHAITANYA CHANDRODAYA NATAKA of Kavikarnapura. Edited by Baba RAJENDRALAL MITTRA. Already published Fasciculi I. II. Nos. 47 and 48.

The Prákrita Grammar of Kramadíswara, Edited by Bábu RÁJENDRALÁL MITTRA.

An English translation of the CHHÁNDOGYA UPANISHAD of the Sama Veda. By Bábu RAJENDRALÁL MITTRA.

SARVADARSANA SANGRAHA; or an Epitome of the different systems of Indian Philosophy. Edited by Pandita I'swarachandra Vidyáságara.



### BIBLIOTHECA INDICA;

# A COLLECTION OF ORIENTAL WORKS,

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Directors of the East India Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

#### ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

### SANSKRIT WORKS IN PROGRESS.\*

The Elements of Polity, by Kámandaki. Edited by Bábu Rájendbalál Mittra. Already published, Fasciculus I. being No. 19.

The Lalita Vistara, or Memoirs of the Life and Doctrines of Sárva Sinha. Edited by Bábu Rájendralál Mittra. Already published, Fasciculi I. and II. Nos. 51 and 73.

The Prákrita Grammar of Kramadíswara. Edited by Bábu RÁJENDRALÁL MITTRA.

An English translation of the Chhándogya Upanishad of the Sáma Veda, By Bábu Rájendralai Mittra. Already published, Fasciculus I. No. 78.

The VEDÁNTA SÚTRAS. Edited by Dr. RÖER, Published, Fasciculi I. and II. Nos. 64 and 89.

The TAITTIRÍVA SANHITÁ OF the Black Yajur Veda. Edited by Dr. E. RÖER. Published, Fasciculi I. to VIII. Nos. 92, 117, 119, 122, 131, 133, 134 and 137.

The TAITTIEVÍA BRÁHMANA of the Black Yajur Veda. Edited by Bábu RÁJENDRALÁI MITTRA. Published, Fasciculi I. and II. Nos. 125 and 126.

The SURYA-SIDDHANTA, with its Commentary the Gudhartha-prakas'akh. Edited by Fitz-Edward Hall, A. M. Already published, Fasciculi I. II. and III. Nos. 79, 105 and 115.

The Tale of Vásavadatta', by Subandhu, with its Commentary entitled Darpana. Edited by Fitz-Edward Hall, A. M. Published, Fasciculi I. and II. Nos. 116 and 130.

The Ma'ekandeya Pura'na. Edited by K. M. Bannerjea, already published, Fasciculi I. II. and III. Nos. 114, 127 and 140.

\* For a list of the Persian and Arabic works in progress, See No. 130 of the Bibliotheca India.

# WORKS PUBLISHED.

|                                                                                                                                                                                                                                                                             | Former<br>Price. | Reduced<br>Price. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------------|
| The first two Lectures of the Sanhita of the Rig Véda,<br>with the Commentary of Mádhava Achárya, and an Eng-<br>lish translation of the text. Edited by Dr E. Röer,                                                                                                        |                  |                   |
| Nos. 1 to 4,  The Brihad Aranyaka Upanishad, with the Commentary of S'ankara Achárya, and the Gloss of Ananda Giri.                                                                                                                                                         | 400              | 2 8 0             |
| Edited by Dr. E. Roer, Nos. 5 to 13, 16 and 18,                                                                                                                                                                                                                             | 11 0 0           | 6 14 0            |
| mentary. Nos. 27, 38 and 135,  The Chhándogya Upanishad, with the Commentary of S'ankara Achárya, and the Gloss of Ananda Giri. Edited by                                                                                                                                   | 300              | 1 14 0            |
| Dr. E. Röer, Nos. 14, 15, 17, 20, 23 and 25,<br>The Taittiríya, Aittaréya and S'wétás'watara Upanishads with                                                                                                                                                                | 600              | 3 12 0            |
| Commentary, &c. Nos. 22, 33, and 34,                                                                                                                                                                                                                                        | 300              | 1 14 0            |
| Röer, Nos. 24, 26, 28, 29, 30 and 31,                                                                                                                                                                                                                                       | 600              | 3 12 0            |
| Nos. 41 and 50, Division of the Categories of the Nyáya Philosophy, with a Commentary and an English Translation, by Dr. E.                                                                                                                                                 | 200              | 1 40              |
| Röer, Nos. 32 and 35,  The Sáhitya-Darpana, or Mirror of Composition, by Viswa- nátha Kavirája, edited by Dr. E. Röer, Nos. 36, 37, 53, 54                                                                                                                                  | 200              | 1 40              |
| and 55,                                                                                                                                                                                                                                                                     | 500              | 3 2 0             |
| ed by Bábu Rájendralál Mittra, Nos. 47, 48 and 80, The Uttara Naishada Charita, by Sri Harsa, with the Commentary of Náráyana. Edited by Dr. E. Röff. Fasciculi I. II. III. IV. V. VI. VII. VIII. IX. X. XI. and XII. Nos. 39, 40, 42, 45, 46, 52, 67, 72, 87, 90, 120, 123 | 300              | 1 14 0            |
| and 124,                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12 0 0           | 7 80              |
| Ballantyne, I.L. D. Fascienli I. II. and III., being<br>Nos. 94, 97 and 141,<br>The Sabvadarsana Sangraha; or an Epitome of the<br>different systems of Indian Philosophy. By Madhavá-<br>chárya. Edited by Pandita Is'warachandra Vidyás-                                  | 0 0 0            | 1 40              |
| ÁGARA. Fasciculi I. and II. Nos. 63 and 142,                                                                                                                                                                                                                                | 000              | 1 40              |